
Hochschule für Angewandte Wissenschaften Hamburg 

Fakultät für Wirtschaft und Soziales 

Department Soziale Arbeit 

Soziale Arbeit (B.A) 

 

 

 

 

Paulo Freire und die Pädagogik der Unterdrückten 

Eine kritische Analyse und Untersuchung der Übertragbarkeit in den Kontext der  

Sozialen Arbeit in Deutschland 

Bachelor – Thesis  

 

 

 

 

 

Tag der Abgabe: 31.03.2025 

Vorgelegt von: Janis Wilberding 

Matrikel – Nr.:  

Adresse:  

 

 

 

Betreuender Prüfer: Prof. Dr. Jack Weber 

 

Zweiter Prüfer: Prof. Dr. Peter Tiedeken  

 



1 
 

Inhalt 
1. Einleitung ....................................................................................................................... 2 

2. Biographischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund zur „Pädagogik der Unterdrückten“ 4 

2.1. Biographischer Hintergrund ................................................................................... 4 

2.2. Zeitgeschichtlicher Hintergrund .............................................................................. 5 

3. Die Pädagogik der Unterdrückten .................................................................................. 8 

3.1. Anthropologische und gesellschaftstheoretische Grundlagen in Freires Denken.... 8 

3.2. Theorie der antidialogischen Aktion.......................................................................10 

3.2.1. Das Bankierskonzept der Bildung .................................................................. 11 

3.2.2. Weitere Methoden der Unterwerfung .............................................................12 

3.3. Bildung als Praxis der Freiheit ...............................................................................15 

3.3.1. Theorie der befreienden Aktion .....................................................................15 

3.3.2. Praktische Arbeit in Kulturzirkeln. ..................................................................19 

3.4. Zwischenfazit ........................................................................................................22 

4. Adaptionen von Paulo Freire und der Pädagogik der Unterdrückten in Deutschland ....23 

4.1. Adaptionen Freires in Deutschland von den 1970ern bis heute – Ein Überblick ....23 

4.2. Ronald Lutz und die Soziale Arbeit als Befreiende Praxis .....................................27 

4.2.1. Die Soziale Arbeit und die „tanzenden Verhältnisse“ .....................................27 

4.2.2. Lutz Entwurf einer befreienden Praxis ...........................................................29 

4.2.3. Zwischenfazit ................................................................................................33 

4.3. Timm Kunstreich: Dialogische Soziale Arbeit ........................................................34 

5. Kritische Diskussion ......................................................................................................38 

5.1. Kritik an der Pädagogik der Unterdrückten ............................................................38 

5.2. Kritische Diskussion der Übertragung der Pädagogik der Unterdrückten ..............42 

5.3. Zwischenfazit ........................................................................................................46 

6. Fazit und Ausblick .........................................................................................................47 

Literaturverzeichnis ..............................................................................................................49 

Eidesstattliche Erklärung ......................................................................................................53 

 

  



2 
 

1. Einleitung 

Es scheint mittlerweile allgemein anerkannt zu sein, dass wir in einer Zeit leben, die geprägt 

ist durch multiple Krisen. Der Klimawandel, die zunehmenden kriegerischen Auseinanderset-

zungen, die Corona Pandemie, die Inflation – die Liste ist lang. Und unter all diesen Krisen 

und gesellschaftlichen Zuspitzungen leiden die Menschen am meisten, die ohnehin schon in 

besonders prekären Verhältnissen leben.  Obwohl diese Menschen das größte Interesse hät-

ten sich politisch gegen diese Missstände zur Wehr zu setzen, werden sie statistisch gesehen 

in allen Bereichen seltener politisch aktiv (vgl. Voigtländer 2015, 15). Wenn man diesen Um-

stand nicht diskriminierend beantwortet und so tut, als läge es an subjektiven Versäumnissen 

der einzelnen Menschen, dass dies so ist, so kommt man zu dem Schluss, dass es systemi-

sche Gründe für dieses Missverhältnis geben muss. Anschließend daran stellt sich die Frage, 

wie diese Gründe und Hemmnisse überwunden werden können. Da vor allem auch Menschen 

in prekären Lebenslagen eine Zielgruppe der Sozialen Arbeit sind, ist die Frage nach deren 

politischer Aktivierung und Mitbestimmung als genuines Thema der Sozialen Arbeit zu betrach-

ten. 

Auf der Suche nach Antworten auf diese Frage ist es interessant einen Blick nach Südamerika 

zu werfen. Hier hat vor mittlerweile über 50 Jahren Paulo Freire sein zentralstes Werk „Päda-

gogik der Unterdrückten“ (Freire 1991) verfasst. Dieses Werk stellt einen einschneidenden 

Moment in der Geschichte der Erwachsenenbildung in Brasilien und Südamerika dar (Mayo 

2008, 1f.). Freires Werk war ein wichtiger Beitrag zur Demokratisierung, sowohl in Brasilien 

als auch in vielen weiteren ehemaligen Kolonien, in denen er tätig war. Freire und seine Pä-

dagogik der Unterdrückten gelten als Wegbereiter der Bildung von unten (oder educação po-

pular). Freire sei „die Wurzel der Geschichte der Macht des (sog. einfachen) Volkes in Brasi-

lien.“ (Mette 2024, 20) Bildung von unten kann so verstanden werden als eine Bildung von den 

Menschen, für die Menschen (vgl. Kane 2013, 82). Dabei stellt sie immer die Frage welche Art 

von Bildung es für welche Art der Veränderung braucht. In diesem Kontext sind weitere ein-

flussreiche und von Freire inspirierte Theorien und Praxisentwürfe entstanden, wie zum Bei-

spiel das „Theater der Unterdrückten“ (Boal 2011). Freires Werk spielt also eine entscheidende 

Rolle in kritischen Prozessen der Erwachsenenbildung in Südamerika und das bis heute.  

Freires Werk hat nicht nur in Südamerika viel Beachtung gefunden, sondern auch in Deutsch-

land und gilt auch hier mittlerweile als „Klassiker“ (Adick 2019, 13). Hier stellt sich die Frage 

inwieweit dieser „Klassiker“ der kritischen Pädagogik auch heute noch von Relevanz ist für die 

Bearbeitung der zeitaktuellen Probleme. In dieser Arbeit möchte ich nun der Frage nachgehen: 

Welche Impulse kann die soziale Arbeit in Deutschland heutzutage aus der Pädagogik der 

Unterdrückten von Paulo Freire ziehen?  



3 
 

Um diese Frage zu beantworten, werde ich eine Literaturrecherche vornehmen. Diese wird 

einen detaillierten Blick auf Paulo Freires Werk „Die Pädagogik der Unterdrückten“ werfen. 

Hierfür wird neben Freires Text aktuelle deutschsprachige Literatur, sowie jene aus dem Ver-

öffentlichungszeitraum herangezogen. Außerdem sind für die inhaltliche Auseinandersetzung 

internationale Debatten um Paulo Freire und die „Critical Education“ von Bedeutung.  

In der Bearbeitung der Frage wird zunächst ein biographischer und zeitgeschichtlicher Hinter-

grund zu Paulo Freire und seiner Pädagogik gegeben werden. Diese ist vor allem relevant, um 

die inhaltlichen Ausführungen Freires einordnen zu können und soll auch als Grundlage für 

die Betrachtung der Übertragbarkeit der Überlegungen in andere Kontexte dienen. Anschlie-

ßend wird es eine Übersicht über Freires Denken und die zentralen Aspekte der Pädagogik 

der Unterdrückten geben. Hierfür werden zunächst einige anthropologische und gesellschafts-

analytische Grundannahmen in Freires Werk dargestellt. Daran knüpfen die konkreten Inhalte 

aus „Pädagogik der Unterdrückten“ an. Diese sollen für eine bessere Übersicht unterteilt wer-

den: In den Status Quo, gegen den Freire sich wendet, die sogenannte Theorie der antidialo-

gischen Aktion und anschließend in seine Konzeption der Bildung als Praxis der Freiheit. In 

der zweiteren werden pädagogische und erkenntnistheoretische Grundannahmen, sowie die 

konkrete Praxis einer solchen erarbeitet. Nachdem Freires Pädagogik in ihren wichtigsten Ele-

menten dargestellt wurde, soll ein Blick auf bereits erfolgte Übertragungsversuche der Päda-

gogik der Unterdrückten auf den deutschen Kontext erfolgen. In diesem Kapitel soll zunächst 

eine Übersicht über Stränge der Freire Rezeption gegeben werden, ehe zwei Übertragungs-

versuche detaillierter vorgestellt werden. Hierbei handelt es sich um die „Soziale Arbeit als 

Befreiende Praxis“ nach Ronald Lutz und die „Dialogische Soziale Arbeit“ nach Timm Kunst-

reich. Abschließend sollen Kritiken an den Überlegungen vorgebracht werden und diskutiert 

werden, welche Konsequenzen und Impulse sich aus diesen und den Übertragungsversuchen 

für die Soziale Arbeit ergeben. 

Abschließend sollen die verschiedenen Ansätze zur Übertragung Freires nutzbar gemacht 

werden und kritisch diskutiert werden, welche Potenziale diese Versuche für eine Nutzung der 

Pädagogik der Unterdrückten heutzutage haben und welche Leerstellen sich eventuell finden.   



4 
 

2. Biographischer und zeitgeschichtlicher Hintergrund zur „Pädagogik der 

Unterdrückten“ 

Zu Beginn werde ich einen Überblick über Freires Leben und die politischen Entwicklungen 

seiner Zeit geben, bevor auf die Inhalte der Pädagogik der Unterdrückten eingegangen wird. 

Denn sowohl der biographische Hintergrund als auch das politische Geschehen seiner Zeit 

haben einen großen Einfluss auf das Werk Paulo Freires. Als Theorie, die „aus konkreten Si-

tuationen erwachsen“ (Freire 1991, 26) ist, ist ein Verständnis dafür gegen welche Zustände 

Freire sich wendet und wie diese ihn selbst beeinflusst haben, elementar für ein Verständnis 

seiner Pädagogik. Zudem ist es notwendig ein Verständnis für die gesellschaftliche Situation 

in Brasilien zur Zeit Freires zu haben, um diese an späterer Stelle adäquat mit der Situation 

im heutigen Deutschland vergleichen zu können.  

2.1. Biographischer Hintergrund 

Freire wurde 1921 in Recife, Brasilien geboren. Er wächst in eher bürgerlichen, wenn auch, 

gerade nach dem frühen Tod seines Vaters, von Armut geprägten Verhältnissen auf. Als Kind 

leider er zwar häufig an Hunger, seine Familie schafft es jedoch ein bildungsbürgerlich gepräg-

tes Leben aufrecht zu erhalten. So teilte er mit den anderen Kindern aus der Nachbarschaft 

nach eigenen Aussagen zwar die materielle Not und den Hunger, nicht aber die soziale Klasse 

(vgl. Funke 2010, 15).  Dennoch prägen ihn die Erfahrung des Hungerns und die erlebte Armut 

nachhaltig. Mit Elf Jahren legt er ein Gelübde ab sein Leben dem Kampf gegen den Hunger 

zu widmen (vgl. Lange 1991, 10). Nach Abschluss der Schule, beginnt Freire ein Studium der 

Rechtswissenschaften und der Philosophie – dieses schließt er 1947 ab. Im gleichen Jahr 

beginnt er eine Tätigkeit Bereich Erziehung und Bildung beim Arbeitgeberverband der Indust-

rie. Die Erfahrungen in dieser Organisation sieht Freire zwar später selbst kritisch. Doch in 

dieser Phase macht er erste Erfahrungen in der Bildungsarbeit mit Arbeiter*innen und in der 

Arbeit in Kulturzirkeln. Zeitgleich zu dieser Tätigkeit wird Freire 1952 Dozent an der Universität 

Recife (vgl. Funke 2010, 34f.). Bekannt wird Freire Anfang der 1960er Jahre durch von ihm 

konzipierte Alphabetisierungsprogramme für Erwachsene aus armen ländlichen Gebieten und 

den Favelas der Städte an deren Umsetzung er auch beteiligt ist (vgl. Freire 2007, 17). Diese 

Programme wurden 1963 über ganz Brasilien ausgebreitet und bis 1964 ist Freire Teil von 

diversen Alphabetisierungs- und Bildungsprojekten (vgl. Funke 2010, 38ff.). Diese Bildungs-

programme finden ihr Ende 1964 mit dem rechten Staatsstreich in Brasilien.  

Nach dem Putsch wird Freire zunächst inhaftiert und anschließend des Landes verwiesen, so 

dass er über Bolivien nach Chile flieht – hier verfasst er in den Jahren 1967/68 sein bekann-

testes Werk „Pädagogik der Unterdrückten“ (vgl. Friesenbichler 2007, 2). In sein Heimatland 

kehrt Freire erst 1980 wieder zurück. In den Jahren seines Exils war Freire unter anderem in 



5 
 

Chile in der Alphabetisierungsarbeit aktiv, hatte eine Stelle als Gastprofessor an der Havard 

University in den USA und unterhielt enge Verbindungen zu antikolonialen Bewegungen in 

verschiedenen Teilen Afrikas. Im Rahmen seiner Arbeit für den Weltkirchenrat in Genf war er 

hier maßgeblich an Alphabetisierungs- und Bildungsprogrammen beteiligt – vorrangig in den 

ehemaligen portugiesischen Kolonien, wie unter anderem Guinea – Bissau, Mosambik und 

Angola (vgl. Herriger 2024, 34). 

Durch ein Amnestie Gesetz ist es Freire 1980 möglich nach Brasilien zurückzukehren. Dort 

wird Freire erstmals parteipolitisch aktiv und ist Mitbegründer der Arbeiter*innenpartei „Partido 

dos Trabalhadores“ (PT). Als die PT São Paulo regiert übernimmt Freire zum ersten Mal ein 

öffentliches Amt und leitet das städtische Sekretariat für Bildung und Erziehung (vgl. Funke 

2010, 43). Freire schreibt noch diverse Bücher und erhält internationale Auszeichnungen, ehe 

er am 02. Mai 1997 in São Paulo verstirbt.   

2.2. Zeitgeschichtlicher Hintergrund 

Freires Leben wurde maßgeblich geprägt durch die politischen Zustände und Entwicklungen 

seines Landes. Die lokalen und globalen politischen Ereignisse der Zeit, beziehungsweise die 

geschichtliche Entwicklung dieser Zusammenhänge müssen berücksichtigt werden, um Frei-

res Werk zu verstehen. Freire selbst hat diese Hintergründe in seinem Buch „Erziehung als 

Praxis der Freiheit“ (Freire 1983) exemplarisch dargestellt. Im Folgenden sollen diese Bedin-

gungen und Hintergründe kurz dargelegt werden. Ziel kann hier keine vollständige Darstellung 

sein und auch keine historische Diskussion von Freires Darstellung über die brasilianische 

Geschichte. Vielmehr sollen zentrale Entwicklungen und Bedingungen aufgezeigt werden, um 

einen Eindruck von der Entstehungsgeschichte zu gewinnen und so später einen fundierteren 

Transfer der Theorie in einen anderen gesellschaftlichen Kontext leisten zu können.  

Freire analysiert die gesellschaftlichen Bedingungen in Brasilien und macht die koloniale Aus-

beutung des Landes als einen bestimmenden Faktor aus, der das Land auf verschiedenen 

Ebenen stark prägt. Er spricht davon, dass man um die Probleme des Brasiliens seiner Zeit 

und ihre Implikationen zu verstehen, „einen Blick auf die geschlossene, kolonialistische, skla-

venhalterische und antidemokratische Reflex – Gesellschaft werfen [muss], von der sie ihren 

Ausgang nahm.“(Freire 1983, 27) Die koloniale Geschichte Brasiliens beginnt als Portugal im 

Jahr 1500 das erste Mal Brasilien erreicht und kolonisiert. Riesige Ländereien werden von 

einzelnen Großgrundbesitzern verwaltet und von Sklaven bearbeitet. Diese Sklaven besitzen 

keine Rechte (vgl. Funke 2010, 46). Die Ordnung von Großgrundbesitzern und Sklaven, be-

ziehungsweise eine große Menge an Landarbeiter*innen ohne eigenes Land, prägen die Ge-

sellschaft Brasiliens strukturell bis heute, wenn auch in anderen rechtlichen Formen. So wird 

Brasilien teilweise immer noch als semi – feudaler Staat (vgl. Mayo 2008, 5) bezeichnet.  Die 



6 
 

Landarbeiter*innen sind zudem auf den Schutz der „Herren“ angewiesen. Dies führt zu Ver-

haltensweisen von Domination und Abhängigkeit, die die Gesellschaft auch zur Wirkzeit Frei-

res noch prägen (vgl. Freire 1983, 28).  

Freire betrachtet Brasilien Anfang der 1960er Jahre als eine „Gesellschaft im Prozess der Öff-

nung“ (Freire 1983, 15). Freire spricht hier zeitlich von der „Republica Nova“, der „Neuen Re-

publik“, die von 1945 bis zum Militärputsch 1964 andauerte. Unter verschiedenen Präsidenten 

war die wirtschaftliche und soziale Situation in Brasilien weiterhin desolat und von Korruption 

sowie Inflation geprägt (vgl. Funke 2010, 50ff.). Es intensivierten sich jedoch auch die Bestre-

bungen sozialer Bewegungen. Hier sind unter anderem studentische Bewegungen, Bemühun-

gen der Kirchen und Landarbeiterligen zu nennen. Vor allem mit letzteren kam auch Paulo 

Freire im Rahmen seiner Arbeit in Berührung (vgl. Funke 2010, 52).  

Die soziale Situation in Brasilien und die aufkommenden Proteste, können jedoch nicht isoliert 

betrachtet werden. Genau wie das Wirken von Paulo Freire muss dies im Kontext der interna-

tionalen Dynamiken der Zeit eingeordnet werden.  So zählt Freire zu seinen politischen Ein-

flüssen Menschen wie Che Guevara als prominente Person der kubanischen Revolution, 

Frantz Fanon aus dem algerischen Widerstand oder Martin Luther King (vgl. Bendit/Heimbu-

cher 1985, 34). Mit der russischen Oktoberrevolution von 1917 und der Gründung des ersten 

sozialistischen Staates wurde die Krise des alten Kolonialsystems eingeläutet. Dies schuf ei-

nen Möglichkeitsraum und Anstöße für sich formierende antikoloniale Bewegungen, auch 

wenn das Verhältnis der Sowjetunion zu diesen Bewegungen teils stark konfliktbehaftet war. 

Die Unabhängigkeitsbewegungen spitzten sich nach dem zweiten Weltkrieg weiter zu und fan-

den in den 50er und 60er Jahren ihren Höhepunkt (vgl. Schumann 2024, 68ff.). Für Südame-

rika ist in diesem Kontext die kubanische Revolution ein zentraler Moment. In dieser war die 

Landbevölkerung von entscheidender Bedeutung und Alphabetisierungsprogramme waren 

eine der ersten Maßnahmen der Revolutionäre. Die Erwachsenenbildung in Südamerika hat 

durch die kubanische Revolution eine rasante Entwicklung genommen und auch Paulo Freire 

wurde von dieser stark inspiriert (vgl. Jara 2010, 291ff.).  

In diese globale Lage mit noch real konkurrierenden Systemen und erstarkenden antikolonia-

len Bewegungen reiht sich auch die gesellschaftliche Stimmung in Brasilien mit ihren sozialen 

Protesten und einem aufkommenden Nationalbewusstsein ein. Dies macht für Freire die all-

mähliche Öffnung der Gesellschaft aus und er betrachtet seine Pädagogik der Unterdrückten 

als einen Beitrag zur Voranschreitenden Demokratisierung. Diese Bestrebungen kommen mit 

dem Putsch im Jahr 1964 zum Erliegen und auch hier macht sich die globale Systemkonkur-

renz in Form der Unterstützung des Putschs durch die USA bemerkbar (vgl. Prutsch 2014, 

179). Viele progressive Kräfte Brasiliens teilen Freires Schicksal, werden inhaftiert und 



7 
 

müssen das Land verlassen. Das Klima der vorangegangenen Jahre und die Erfahrungen, die 

er in diesen Jahren gemacht hat, sind jedoch von entscheidender Bedeutung für die Entwick-

lung seiner Pädagogik. Genauso wie die historisch gewachsene Situation Brasiliens als ein 

Land mit einer krassen sozialen Spaltung und einer stark unterdrückten Landbevölkerung. Die 

Pädagogik der Unterdrückten sollte den Menschen dabei helfen diese Zustände zu überwin-

den und gestalterisch in die demokratische Neugestaltung der Gesellschaft einzugreifen.   



8 
 

3. Die Pädagogik der Unterdrückten  

Nachdem nun die gesellschaftlichen Zustände dargestellt wurden, gegen die Freire sich wen-

det, soll im Folgenden seine Theorie herausgearbeitet werden, um diese Zustände zu über-

winden. In diesem Kapitel werden die zentralen Elemente der Pädagogik der Unterdrückten 

herausgearbeitet. Hierfür werden zunächst anthropologische und gesellschaftstheoretische 

Grundlagen in Freires Denken vorgestellt.  

3.1. Anthropologische und gesellschaftstheoretische Grundlagen in Freires Denken 

Freires Entwurf einer Pädagogik der Unterdrückten ist stark geprägt sowohl von seinem Men-

schenbild, auch von seiner Analyse der gesellschaftlichen Verhältnisse und ohne diese As-

pekte nicht vollends zu begreifen. Diese anthropologischen und politischen Grundannahmen 

bilden gewissermaßen den Rahmen für Freires Werk und die Pädagogik der Unterdrückten. 

Freire hat dabei zwar keine explizite Anthropologie geschrieben, in seinem Werk finden sich 

allerdings „keine pädagogischen Aussagen […], die nicht anthropologisch untermauert wären“ 

(Lütjen 2020, 21).  In diesem Kapitel werden die Grundzüge dieser Auffassungen Freires vor-

gestellt. Wesentliche Einflüsse für das Menschenbild von Paulo Freire stellen der christliche 

Existentialismus von Gabriel Marcel und der ideologische Humanismus des frühen Karl Marx 

dar (vgl. Bendit/Heimbucher 1985, 34ff.). Freire ist dabei neben dem Einfluss von Marcel auch 

von Existentialisten wie Sartre und auch von seinem eigenen christlichen Glauben geprägt. 

Das Christentum ist für Freire eine Religion der Zukunft, da sie nach der Entwicklung des 

Menschen sucht, um ihn Gott anzunähern (vgl. Lütjen 2020, 22). So stellt für Freire die Huma-

nisierung das Zentralproblem der Menschheit dar (vgl. Freire 1991, 31). Freire sieht den Men-

schen in diesem Streben nach dieser Humanisierung als Wesen der Praxis und Protagonist 

seines eigenen Lebens mit der Bestimmung die eigene Menschwerdung in der Auseinander-

setzung mit der eigenen Umwelt zu erreichen (vgl. Lütjen 2020, 26). Dabei ist der Mensch 

immer ein „Wesen in Situation“ (Bendit/Heimbucher 1985, 36). Der Mensch existiert also nur 

mit und in der Welt und ist verwurzelt in Zeit und Raum. Die Existenz des Menschen ist histo-

risch und grenzt sich dadurch für Freire vom Tier ab. In Freires Denken unterscheiden sich 

Menschen und Tiere grundsätzlich dadurch, dass Tiere lediglich „leben“ und vollkommen in 

der Welt untergetaucht sind, während Menschen „existieren“ und die Welt ständig umformen 

und verwandeln (vgl. Freire 1991, 81). In einer solchen Form existieren und dementsprechend 

der menschlichen Bestimmung nachkommen, kann der Mensch allerdings nicht allein, sondern 

immer nur in Beziehung zu anderen und in der Kommunikation mit diesen (vgl. Freire 1983, 

10). Der Mensch kann nie isoliert betrachtet werden, sondern immer in Gemeinschaft mit an-

deren (vgl. Lutz 2011, 81).  Neben dieser Intersubjektivität ist der Begriff des „Menschen in 

Freiheit“ (Bendit/Heimbucher 1985, 35) eine zentrale anthropologische Kategorie in Freires 



9 
 

Werk. Freiheit kann der Mensch erlangen, in dem er in einem Prozess der Bewusstwerdung 

die ihn einschränkenden Hindernisse überwindet und so in Denken und Handeln, zur Freiheit 

von inneren und äußeren Zwängen gelangt (vgl. Lütjen 2020, 31).  

Aus christlicher Tradition entwirft Freire also ein Menschenbild, dass von den gestalterischen 

Fähigkeiten der Menschen überzeugt ist und in dem Menschen fortwährend nach ihrer vollen 

Humanisierung streben. Dem entgegen steht allerdings die konkrete gesellschaftliche Forma-

tion, die Freire zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen macht. Mit dem frühen Marx geht es 

darum „die dem Menschen inhärenten Wesensmerkmale“ (Bendit/Heimbucher 1985, 37) 

durch konkrete Menschen in konkreten Situationen zu realisieren.  

An diese Grundannahmen zum Menschenbild von Freire schließt sich somit ein Blick auf die 

gesellschaftlichen Verhältnisse an, die den Menschen in ihrer Entfaltung im Wege stehen. In 

dieser gesellschaftlichen Ordnung zeigt sich für Freire die Enthumanisierung als „konkreter 

geschichtlicher Tatbestand“ (Freire 1991, 32), der „das Ergebnis einer ungerechten Ordnung 

ist“ (ebd.). Diese ungerechte Ordnung charakterisiert sich dadurch, dass die Gesellschaft sich 

in Unterdrückte und Unterdrückende unterteilt. Diese stehen im Widerspruch zueinander, also 

in einem dialektischen Konflikt entgegengesetzter Sozialgruppen (vgl. Freire 1991, 33). Die 

Humanisierung der Unterdrückten wird zerstört durch „Ungerechtigkeit und Ausbeutung, durch 

Unterdrückung und die Gewalt der Unterdrücker“ (Freire 1991, 31). Die Unterdrückten sind 

dadurch charakterisiert, dass sie dem Bewusstsein der Unterdrückenden unterworfen sind, 

sich aber gleichzeitig mit diesen identifizieren. In der Folge erkennen sie ihre eigene Enthu-

manisierung nicht und streben nicht nach Befreiung, sondern wollen lediglich selbst werden 

wie die Unterdrückenden (vgl. Freire 1991, 32f.). Die unterdrückerische Situation prägt aber 

nicht nur die Unterdrückten, sondern auch die Unterdrückenden. So bringt erst die ungerechte 

Ordnung in den Unterdrücker*innen die Gewalt hervor, die sie enthumanisiert (vgl. Freire 1991, 

32). „Unterdrücker*in“ wird ein Mensch somit nicht aufgrund persönlicher Eigenschaften, son-

dern durch gesellschaftliche Strukturen. Befreiung kann nicht erreicht werden, wenn die Un-

terdrückten ihrerseits zu Unterdrücker*innen werden, vielmehr müssen sie die Menschlichkeit 

beider Gruppen wiederherstellen. Die Befreiung sowohl der Unterdrückten als auch der Unter-

drückenden kann somit nur durch die Unterdrückten selbst geschehen. Es ist die „große hu-

manistische und geschichtliche Aufgabe der Unterdrückten“ (Freire 1991, 32) sich selbst und 

auch die Unterdrückenden zu befreien. Dieser Widerspruch zwischen Unterdrückenden und 

Unterdrückten entsteht in einer konkreten Situation und somit muss auch diese konkrete Situ-

ation verändert werden. Hieraus ergibt sich für Freire die „radikale Forderung nach objektiver 

Verwandlung der Wirklichkeit“ (Freire 1991, 37). Aus der Gespaltenheit der Unterdrückten und 

ihrer historischen Aufgabe ergibt sich für Freire die Frage, wie sie diese umsetzen können. In 

einem ersten Schritt müssen die Unterdrückten für ihn erkennen, dass „in ihnen und ihren 



10 
 

Unterdrückern die Enthumanisierung Gestalt angenommen hat“ (Freire 1991, 36). Die Päda-

gogik der Unterdrückten ist für Freire ein Instrument, um dies kritisch zu entdecken. Freire 

verweigert sich hier sowohl einer Sichtweise, die rein auf die subjektiven Faktoren zur Gesell-

schaftsveränderung abstellt, als auch einem Determinismus, die die Subjektivität als irrelevant 

abtut. Denn die soziale Wirklichkeit existiert nicht zufällig und wird auch nicht zufällig verwan-

delt. Sie ist vielmehr Produkt menschlichen Handelns und so ist die „Verwandlung dieser Wirk-

lichkeit eine historische Aufgabe, eine Aufgabe für Menschen.“ (Freire 1991, 38)  

 In diesem Vorgang spielt für Freire eine weitere Gruppe eine wichtige Rolle. Diese nennt er 

„revolutionäre Führer“ (Freire 1991, 53).1  Diese sind für Freire eine Führungsgruppe, die beim 

Versuch entsteht, den antithetischen Widerspruch zwischen herrschendem Pol und beherrsch-

tem Pol aufzulösen (vgl. Freire 1991, 111). Sie bestehen für ihn aus Menschen, die ursprüng-

lich zur Klasse der herrschenden gehört haben, sich jedoch in einem Akt echter Solidarität mit 

den Unterdrückten vereinigen (Freire 1991, 139). Diesen revolutionären Führer*innen schreibt 

Freire eine wichtige Aufgabe zu, denn für ihn kann sich nur in Begegnung des Volkes mit den 

revolutionären Führer*innen die Theorie der befreienden Aktion konstituieren (vgl. Freire 1991, 

157). Dennoch ist von entscheidender Bedeutung, dass die revolutionären Führer*innen trotz 

dieser wichtigen Rolle, niemals „das Volk […] als Besitz haben“ (Freire 1991, 143). 

Zusammenfassend lässt sich somit festhalten, dass Freires Ziel die Beseitigung des objektiven 

Zustands der Unterdrückung ist, um so den Menschen ihre volle Humanisierung zu ermögli-

chen. Seine Pädagogik der Unterdrückten ist ein Beitrag zur Überwindung der unterdrückeri-

schen Gesellschaft und soll die Unterdrückten befähigen ihren Kampf um Befreiung als Sub-

jekte zu führen. 

3.2. Theorie der antidialogischen Aktion 

Ehe der Entwurf für diese Theorie der Befreiung detaillierter vorgestellt wird, soll nun dargelegt 

werden, gegen welche vorherrschenden pädagogischen Zustände und Techniken der Beherr-

schung Freire sich mit seinem Gegenentwurf wendet. Im Zentrum dieser Darstellungen Freires 

stehen die ideologischen Mittel und normierenden Prozesse mit Hilfe derer die Unterdrücken-

den ihre Kontrolle ausüben (vgl. Hirschfeld 2020, 23). Freire stellt verschiedene dieser Mittel 

vor. Gemeinsames Ziel all dieser Bestrebungen ist die Unterwerfung der Unterdrückten (vgl. 

 
1 In Freires Sprache finden sich einige Besonderheiten, die zu Irritationen führen können. So hat das im 
brasilianischen, wie im amerikanischen Spanisch gebräuchliche englische Wort „leader“ nicht die nega-
tive Assoziation wie das deutsche Wort „Führer“ (vgl. Freire 1991, 105). Ebenso verhält es sich mit dem 
deutschen Wort „Volk“. Im Original ist dies mit „popular“ angegeben. Dieser Begriff hat eine gänzlich 
andere Geschichte und meint die Basis der Gesellschaft (vgl. Mette 2024, 21). Die Begriffe werden in 
dieser Arbeit so verwendet, wie in den deutschsprachigen Übersetzungen von Freires Texten. Dennoch 
soll auf diese Übersetzungsschwierigkeiten hingewiesen werden. 



11 
 

Freire 1991, 125). Sein Hauptfokus liegt dabei auf der normierenden Wirkung der traditionellen 

Bildung (vgl. Hirschfeld 2020, 23).  

3.2.1. Das Bankierskonzept der Bildung 

Diese Kritik Freires an der traditionellen Massenbildung soll hier zunächst vorgestellt werden. 

Freire nennt diese Form der Bildung auch das „Bankierskonzept der Bildung“ (Freire 1991, 

58). In seiner Analyse des Lehrer*innen – Schüler*innen Verhältnisses stellt Freire fest, dass 

dieses grundsätzlich übermittelnden Charakter hat. So bestehe die Beziehung in einem über-

mittelnden Subjekt (den Lehrer*innen) und geduldig zuhörenden Objekten (den Schüler*innen) 

(vgl. Freire 1991, 57). Hierbei handelt es sich um eine streng hierarchische Form der Wissens-

vermittlung von oben nach unten, in der festgelegt ist, dass lediglich die Lehrer*innen über 

Wissen verfügen (vgl. Mayo 2008, 87f.). Lehrende und Schüler*innen werden als absolute 

Gegensätze charakterisiert. Die Lehrenden besitzen die Erkenntnis und die Schüler*innen gel-

ten als absolut unwissend (vgl. Freire 1991, 58). Die Aufgabe der Lehrer*innen besteht darin 

die Schüler*innen mit möglichst viel Wissen zu „füllen“, während Schüler*innen zu bloßen Con-

tainern gemacht werden, die dann als besonders gute Schüler*innen gelten, je williger sie dies 

zulassen (vgl. Freire 1991, 57). Die Herkunft der Bezeichnung „Bankiers-Erziehung“ wird deut-

lich: Die Lehrenden verwalten das Wissen gleich einer Bank, dass es in den Schüler*innen 

anzulegen gilt (vgl. Frietzsche 2025, 68).  

Ein solcher Bildungsprozess verhindert, dass die Schüler*innen in ein Verhältnis mit der Welt 

treten und diese kritisch reflektieren und verändern. Das Bankierskonzept der Erziehung ne-

giert also einen für Freire elementaren Teil des menschlichen Seins. Unter solchen Bedingun-

gen werden die Schüler*innen zu bloßen Objekten des Lernprozesses degradiert. Sie stellen 

sich keine Fragen in Bezug auf die Welt. Die Lehrenden legen stattdessen fest welche Inhalte 

relevant sind und präsentieren diese dann den Schüler*innen als Stoff der auswendig gelernt 

werden muss. In einem solchen Prozess der Übermittlung werden die Inhalte, egal welchen 

Charakters, für Freire „leblos und versteinert“ (Freire 1991, 57). Es herrscht die sogenannte 

Übermittlungskrankheit (ebd.). Durch solche Einlagerungen und den ihnen zugeschriebenen 

Objektstatus nehmen die Schüler*innen auch außerhalb einer Unterrichtssituation eine pas-

sive Rolle in der Welt an. Sie passen sich der Welt lediglich an und gestalten diese nicht. Dies 

ist ausschließlich im Interesse der Unterdrückenden und trägt zur Sicherung des Status Quo 

bei (vgl. Freire 1991, 59). So ist es das ausschließliche Interesse der Unterdrückenden das 

Bewusstsein der Unterdrückten zu verändern, nicht aber die Wirklichkeit, die sie unterdrückt. 

Freire sieht hier eine enge Verbindung zwischen der klassischen Bildung und dem Sozialsan-

ktionsapparat. Hier werden die Unterdrückten als „pathologische Fälle der gesunden Gesell-

schaft“ (Freire 1991, 59) betrachtet und es gilt die Mentalität der Menschen so anzupassen, 



12 
 

dass sie in die angeblich gesunde Gesellschaft integriert werden können. Dies ignoriert aller-

dings die Verhältnisse, die überhaupt die Unterdrückung und Enthumanisierung hervorbrin-

gen. Das Bankierskonzept kleidet sich dabei häufig in den Mantel des Humanismus und leug-

net so die eigene Rolle in der Unterdrückung (vgl. Freire 1991, 60). Viele Lehrer*innen sind 

sich zudem der eigenen unterdrückenden Rolle nicht bewusst. Freire erkennt hier an, dass 

nicht alle Lehrer*innen absichtlich unterdrückerisch tätig sind. Dies ändert aber für ihn nichts 

am Gehalt ihrer Tätigkeit (ebd.).  

Die durch die Bankiers-Erziehung erzeugte Ohnmacht führt bei den Menschen zwar zu leiden 

und erzeugt den Wunsch die eigene Fähigkeit zu handeln zu erneuern, so Freire. Denn diese 

Degradierung zum passiven Objekt und zum „leeren Container“ steht im Widerspruch zu dem 

ständig nach Vollendung strebenden menschlichen Wesen.  Doch die erlebte Ohnmacht führt 

allein nicht zwingend zu Bewusstwerdung der Unterdrückten, sondern kann auch andere Ver-

haltensweisen fördern: Eine Möglichkeit sieht Freire darin, dass die Menschen sich einem 

Menschen oder einer Gruppe unterwerfen, um sich mit denen zu identifizieren, die die Macht 

haben, die den Menschen fehlt. Sie identifizieren sich so symbolisch mit den Machtträgern und 

erliegen der Illusion selbst im Besitz von Macht zu sein, obwohl sie sich nur unterwerfen (vgl. 

Freire 1991, 63). 

So fördert die Bankiers-Erziehung undemokratische soziale Beziehungen und stützt hegemo-

niale Ideen, die die vorherrschenden Strukturen von Macht und Prozesse von Unterdrückung 

unterstützen (vgl. Mayo 1999, 59f.). Dieser unterdrückerische Charakter ist der Erziehung im 

Bankiers-Stil für Freire inhärent. Es ist nicht möglich die Methoden der Bankiers-Erziehung in 

einem befreienden Sinne zu nutzen. Wer Befreiung erreichen möchte, muss sich von diesen 

Methoden verabschieden, da sie nicht in der Lage sind den Menschen als historisches Wesen 

anzuerkennen (vgl. Freire 1991, 68).  

3.2.2. Weitere Methoden der Unterwerfung 

Es werden in „Pädagogik der Unterdrückten“ neben dem Bankierskonzept der Erziehung noch 

weitere Methoden der Unterwerfung beschrieben. Freire schreibt zwar in erster Linie aus der 

Perspektive eines Pädagogen und nicht als politischer Analyst (vgl. Mayo 1999, 58). Durch 

seine Rolle als Erzieher und Pädagoge liegt sein besonderes Augenmerk auf eben jener Kritik 

des vorherrschenden Bildungsparadigmas. Dennoch stellt auch für Freire der antidialogische 

Bildungsprozess nur ein Element der Absicherung von Herrschaft dar. Freire arbeitet weitere 

dieser Mechanismen heraus und stellt dabei zum einen fest, dass all diese Dimensionen der 

Theorie der antidialogischen Aktion um das Ziel der Unterwerfung kreisen (vgl. Freire 1991, 

125). Zum anderen, dass Inhalt und Methoden der Unterwerfung sich geschichtlich verändern, 



13 
 

„was sich aber nicht verändert […] ist die nekrophile Leidenschaft zu unterdrücken.“ (Freire 

1991, 119)  

Ein Teil dieser Unterwerfung ist die Spaltung des Wesens der Unterdrückten und die Einlage-

rung von Mythen. Diese wird notwendig, da es den Unterdrückenden nicht vollends gelingt die 

„Qualität der Menschen als ‚Be – denker‘ der Welt“ (Freire 1991, 117) zu zerstören. Die Unter-

drückung hat bei Freire gewissermaßen einen Doppelcharakter: So ist die Unterdrückung nicht 

nur eine physische Unterdrückung in Form der Gewalt durch die Unterdrückenden, sondern 

auch eine psychische Verfassung, die tief im Bewusstsein der Unterdrückten sitzt (vgl. Hahn 

2012, 62). Die Unterdrückten sind in ihrem Wesen gewissermaßen gespalten und beherber-

gen ihre Unterdrückenden. Die Einlagerung von Mythen kann somit verstanden werden als 

ideologischer Überbau der Herrschaftsverhältnisse. Diese Mythisierung der Verhältnisse ver-

schleiert ihren unterdrückerischen Charakter und lässt die Ordnung wie sie ist als gerecht und 

als die einzig mögliche erscheinen. Solche Mythen sieht Freire zum Beispiel in der Erzählung, 

dass alle Menschen frei seien, jederzeit ihren Arbeitsplatz zu wechseln. Oder darin, dass alle 

Erfolg in der Gesellschaft haben könnten, wenn sie nur fleißig genug sind, was gelichzeitig 

impliziert, dass die Unterdrückenden fleißig und die Unterdrückten faul sind. Ferner in der Be-

hauptung eines allgemeinen Rechts auf Erziehung, während nur ein winziger Teil aller brasili-

anischen Kinder, die eingeschult werden, diese Bildungslaufbahn bis zur Universität verfolgen 

können. Des Weiteren nennt Freire als Mythos noch eine religiöse Rechtfertigung, die Auf-

stand zur Sünde gegen Gott erklärt und das Privateigentum als Grundlage menschlicher Ent-

wicklung (vgl. Freire 1991, 118). Offensichtlich dienen solche Mythen den Unterdrückenden 

dazu den Status Quo aufrecht zu erhalten. Dieser zeigt sich als etwas gegebenes und Unver-

änderbares.  Es ist hier bereits zu erkennen, wie die unterschiedlichen Elemente der Unter-

werfung ineinandergreifen. Die Bankiers-Erziehung fördert eine Aufnahme von Inhalten als 

bloßes Objekt innerhalb dieses Prozesses. Dies erleichtert die Einlagerung von Mythen und 

bestärkt die Internalisierung von Herrschaft (vgl. Mayo 1999, 59). 

Die Spaltung vollzieht sich jedoch nicht nur in den unterdrückten Individuen, sondern auch 

innerhalb der Gruppe der Unterdrückten. Dies trennt sie und ihre eigentlich gleichen Interessen 

voneinander. Freire spricht hier von der Technik „Teile und herrsche“ (Freire 1991, 119). Die 

Notwendigkeit dazu ergibt sich für Freire schon, da die kleinere Gruppe der Unterdrückenden 

die Mehrheit der Unterdrückten unterwirft und beherrscht. Ohne die Unterdrückten zu spalten 

können die Unterdrückenden nicht an der Macht bleiben (ebd.). Zu dieser Methode gehört eine 

Betrachtungsweise von Problemen als isolierte und individuelle Angelegenheiten, statt einer 

Betrachtung des Problems in seiner (sozialen) Gesamtheit (vgl. Freire 1991, 120). Auch die 

„Verteilung von Wohltaten an einige und Strafen an andere“ (Freire 1991, 122) habe spalten-

den Charakter. Bereits diese Verteilung von Wohltaten hat ein manipulatives Moment. 



14 
 

Manipulation wird von Freire als weitere Technik der Herrschenden benannt. Eine Technik bei 

der die Massen zur Zustimmung zu den Zielen der Herrschenden gebracht werden sollen. Sie 

wird auch genutzt, um in Zeiten, in denen die Unterdrückten Aufbegehren, diese Protestbewe-

gungen durch Verträge und Bestechungen klein zu halten, beziehungsweise zu befrieden (vgl. 

Freire 1991, 126). Interessanterweise sieht Freire in Wohlfahrtsprogrammen, die durch die 

Unterdrückenden aufgesetzt werden, generell Instrumente der Manipulation. Diese wirken sei-

ner Meinung nach lediglich als Betäubungsmittel und lenken von den Ursachen der eigentli-

chen Probleme ab (vgl. Freire 1991, 129).  

Als letzte Technik nennt Freire die „Kulturelle Invasion“ (Freire 1991, 129). In dieser Kategorie 

wird nochmal der antikoloniale Hintergrund in Freires Denken und Schreiben sichtbar. Die kul-

turelle Invasion kann für Freire zum einen durch Imperialismus, beziehungsweise Kolonialis-

mus in ein Land gebracht werden, kann aber zum anderen auch zur Herrschaft von einer 

Klasse über eine andere gehören (vgl. Freire 1991, 130). So zeigen sich starke Ähnlichkeiten 

zu antikolonialen Denkern wie Frantz Fanon, wenn Freire als Element der Kulturellen Invasion 

ausmacht, dass die Überfallenen ihre absolute Unterlegenheit gegenüber den Invasor*innen 

anerkennen (vgl. Fanon 2024, 200f.; Freire 1991, 130). Die Kulturelle Invasion drängt den 

Menschen eine Weltsicht auf, ohne ihre eigenen Positionen zu respektieren. Damit werden 

ganze Völker oder Klassen in einen Objektstatus gedrängt.  

Zusammengefasst hält Freire eine Theorie der Unterdrückung für notwendig, damit die Unter-

drücker den Zustand ihrer Herrschaft aufrechterhalten können. Ziel dieser Maßnahmen ist die 

Unterwerfung. Diese wird erreicht durch Manipulation, Spaltung und kulturelle Invasion. Ins-

gesamt haben diese Methoden die Aufgabe Zustimmung zu den herrschenden Verhältnissen 

zu generieren und die Masse der Unterdrückten passiv zu halten. Wo dies nicht gelingt, dienen 

Mittel wie Manipulation zur Bekämpfung der Aufstände. In dieser Form der Herrschaft kommt 

der Bildung in Form der Bankiers-Erziehung eine zentrale Rolle zu, die über die bloße Vermitt-

lung von Inhalten hinausgeht. Vor allem die Art der Vermittlung trägt dazu bei Menschen in den 

Status von Objekten zu versetzen. Aus dieser Erkenntnis folgert Freire den inhärent unterdrü-

ckerischen Charakter des Bankierskonzepts der Erziehung. Jede Bewegung und jede*r Erzie-

her*in, die im Sinne der Befreiung arbeiten will, muss somit eine Alternative zu diesen Metho-

den entwickeln (vgl. Freire 1991, 63). Dennoch ist es auch wichtig festzuhalten, dass Freire in 

der Pädagogik der Unterdrückten die Bankiers-Erziehung und ihre Überwindung lediglich als 

einen Teil der zu verändernden Gesellschaft betrachtet. Auch wenn Freire keine umfassende 

und geschlossene Gesellschaftsanalyse vorlegt, so wird aus den dargestellten Punkten deut-

lich, dass er ein Verständnis von Unterdrückung hat, das über die Aspekte der Bildung hinaus-

geht. Dementsprechend müssen auch die Bestrebungen die Bildung zu verändern von 



15 
 

breiterer Veränderung der unterdrückerischen Wirklichkeit begleitet werden. Daraus folgt, der 

grundsätzlich gesellschaftsverändernde Charakter der Pädagogik der Unterdrückten.  

3.3. Bildung als Praxis der Freiheit 

Als Gegenstück zu dieser Theorie der antidialogischen Aktion und dem Bankierskonzept ent-

wirft Freire seine Pädagogik der Unterdrückten. Diese Theorie stellt in seinen Augen eine Not-

wendigkeit für die Befreiung dar (vgl. Freire 1991, 157). In einer solchen Pädagogik sieht Freire 

den „spezifischen Beitrag des Pädagogen zur Geburt der neuen Gesellschaft.“ (Freire 1983, 

37) Hierfür nimmt Freire in „Pädagogik der Unterdrückten“ zunächst allgemeine pädagogische 

und erkenntnistheoretische Überlegungen vor, ehe er die konkrete Praxis einer solchen Bil-

dungsarbeit beschreibt. Beide Aspekte sollen im Folgenden dargestellt werden.  

3.3.1. Theorie der befreienden Aktion 

Zunächst soll auf die pädagogischen und erkenntnistheoretischen Grundideen der problem-

formulierenden Bildung nach Freire geschaut werden. Dazu sei hier einleitend angemerkt, 

dass es sich in den dargestellten Überlegungen für Freire nur um eine Stufe, beziehungsweise 

eine Form der befreienden Pädagogik handelt. So unterteilt sich diese in eine erste Stufe, in 

der die Unterdrückten die Welt der Unterdrückung enthüllen und verändern und eine zweite 

Stufe in der die unterdrückerische Wirklichkeit bereits verwandelt wurde und die Pädagogik 

allen Menschen „im Prozess permanenter Befreiung“ (Freire 1991, 41) gehört. Die Pädagogik 

der Unterdrückten als Theorie der Praxis, setzt dabei im hier und jetzt an und operiert auf der 

ersten der beiden genannten Stufen. Im Rückgriff auf das Menschenbild bei Freire erinnern 

wir uns an die Prämisse, dass der Mensch nach Humanisierung strebt, jedoch durch die ge-

sellschaftlichen Strukturen darin gehindert wird, dieses Potenzial zu erreichen. Es gilt somit 

eine Möglichkeit zu finden die Verhältnisse zu verändern und dieses Hindernis aufzuheben.  

Das Ziel die volle Menschwerdung zu ermöglichen, realisiert sich für Freire allerdings keines-

wegs so, dass in einem ersten Schritt die unterdrückerische Realität verändert werden muss, 

und danach entfalten die Menschen ihr Potenzial. Für Freire beginnt der Prozess der Huma-

nisierung bereits in dem Moment, in dem Menschen darum kämpfen die Situation der Unter-

drückung zu verändern (vgl. Freire 1991, 34). So ergibt sich für Freire die Notwendigkeit einer 

echten Beteiligung der Unterdrückten an ihrer eigenen Befreiung. Sie können nicht bloße 

Masse einer politischen Führung sein, sondern müssen bewusst im Kampf um Veränderung 

aktiv sein. Dabei ist es für Freire nicht möglich als Objekt in den politischen Kampf einzusteigen 

und erst später zum Subjekt zu werden. Vielmehr müssen die Unterdrückten von Beginn an 

bewusste Träger*innen der Veränderung sein (vgl. Freire 1991, 51).  



16 
 

Da die Unterdrückten in der unterdrückerischen Wirklichkeit untergetaucht sind, begreift Freire 

einen Prozess der Bewusstwerdung als notwendig. Freire spricht hier von der „Conscienti-

zação“ (Freire 1991, 25): Dieser Prozess wird definiert, als der Lernvorgang, der nötig ist „um 

soziale, politische und wirtschaftliche Widersprüche zu begreifen und um Maßnahmen gegen 

die unterdrückerischen Verhältnisse der Wirklichkeit zu ergreifen.“ (Freire 1991, 25) Damit also 

die Situation der Unterdrückung überwunden werden kann, muss der Mensch zunächst die 

Ursachen für diese Situation erkennen und diese als veränderbar begreifen. 

Die Frage wie ein solches kritisches Bewusstsein herausgebildet werden kann, trotz der Rea-

lität der Unterdrückten, ist die zentrale Frage in Freires Pädagogik. Auch hier formuliert Freire 

wieder seine Kritik an der Bankiers-Erziehung. Die Überzeugung zur Veränderung der Gesell-

schaft kann niemanden eingelagert werden, so Freire. Diese muss aus der Person selbst kom-

men. Freire formuliert hier auch eine harsche Kritik an politischen Kräften, die nur via Propa-

ganda und Kommuniqués ihre Inhalte vermitteln wollen – vor allem wenn es sich dabei um 

politische Akteure handelt, die vorgeben für die Befreiung kämpfen zu wollen (vgl. Freire 1991, 

51f.). Das Bewusstsein der Unterdrückten spielt also für Freire eine besonders wichtige Rolle 

bei der Überwindung der Verhältnisse. Hierbei reicht es auch nicht, wenn nur eine kleine 

Gruppe ein solches Bewusstsein herausbildet. Freires gesellschaftsverändernder Anspruch 

und marxistischer Hintergrund werden deutlich, wenn er die Feststellung trifft die Befreiung 

der Unterdrückten könne nur das Werk der Unterdrückten selbst sein. Und diese Befreiung 

kann für Freire nur durch die Masse der Unterdrückten erreicht werden. Dabei ist es für Freire 

zwar möglich und denkbar, dass die Unterdrückten allein erkennen, dass sie die Wirklichkeit 

verändern und um Befreiung kämpfen müssen. Hierauf können die Pädagog*innen sich aller-

dings nicht verlassen, sondern müssen alles in ihrer Macht stehende tun, um an der Seite der 

Unterdrückten zu sein (vgl. Freire 1991, 60).  

Eines der wichtigsten Elemente, um dies zu erreichen ist für dabei der Dialog. Den Dialog 

definiert Freire dabei als „Begegnung zwischen Menschen, vermittelt durch die Welt, um die 

Welt zu benennen“ (Freire 1991, 72). Dialog meint dabei in Freires Denken mehr als zwei 

Parteien, die miteinander reden. Denn: Ein echtes Wort besteht für Freire immer in der Einheit 

von Reflexion und Aktion. Ein echtes Wort zu sagen, bedeutet für Freire somit die Welt zu 

verändern (vgl. Freire 1991, 71).  Die Sprache ist hier mehr als ein Mittel zur Kommunikation. 

Erst die Sprache ermöglicht eine Verbindung zwischen Reflexion und Aktion zur Veränderung 

der Welt (Dabisch 2024, 94). Ein wirkliches Wort sagen ist für Freire gleichzusetzen mit Praxis. 

Besteht ein Wort nicht mehr aus Reflektion und Aktion, sondern wird einer dieser Momente 

dem anderen geopfert, so leiden letztendlich beide. Es entsteht entweder reiner Aktionismus 

oder Verbalismus (vgl. Freire 1991, 71). Ein echtes Wort zu sprechen kann nicht allein und 

nicht für jemand anderen geschehen, sondern nur in Begegnung. Der Dialog ist also der 



17 
 

zentrale Moment, in dem Menschen zusammenkommen und sich so zu ihrer Umwelt in Bezie-

hung setzen, dass sie diese verändern. Erkenntnis, Sprechen und Praxis sind so zwar rein 

analytisch voneinander zu lösen, aber nicht wirklich voneinander zu trennen, sondern mitei-

nander verwobene Teile des Dialogs (vgl. Frietzsche 2025, 69). Der Dialog steht der Beherr-

schung in Freires Denken diametral gegenüber und ist „die Eroberung der Welt um der Befrei-

ung der Menschen willen.“(Freire 1991, 72)  Die Gestaltung der Welt durch den Dialog ist, 

angelehnt an Freires Menschenbild, die Bestimmung des Menschlichen Seins. Abgeleitet hie-

raus ist ein wirkliches Wort zu sagen für Freire ein Grundrecht eines jeden Menschen.  Vielen 

Menschen wird allerdings dieses Grundrecht verweigert. Diesen Zustand nennt Freire die „Kul-

tur des Schweigens“ (Dabisch 2024, 94). Diese kann nur durch den Dialog durchbrochen wer-

den.  

Damit zwischen Menschen ein Dialog entstehen kann und sie so gemeinsam in einen Prozess 

eintreten, die Welt zu verändern, bedarf es bestimmter Voraussetzung. Für Freire braucht der 

Dialog Liebe, Abwesenheit von Herrschaft, Demut und Glauben an den Menschen. So ist der 

Dialog im Gegensatz zur hierarchischen Ordnung der Bankiers-Erziehung eine horizontale 

Beziehung aus der gegenseitiges Vertrauen erwächst (vgl. Freire 1991, 72ff.). Um eine solche 

Begegnung zwischen Menschen und somit den Dialog möglich zu machen und die genannten 

Voraussetzungen zu erfüllen, muss das Lehrer*innen – Schüler*innen Verhältnis wie das Ban-

kierskonzept es kennt, aufgelöst werden. Beide Parteien des Prozesses müssen gleichzeitig 

Lehrer*in und Schüler*in werden (vgl. Freire 1991, 58). Durch den Dialog entstehen Schü-

ler*innen – Lehrer*innen und Lehrer*innen – Schüler*innen. Dies hat eine Veränderung des 

Erkenntnisprozesses zur Folge. Im Bankiers Modell läuft dieser in zwei Stufen ab. Zunächst 

erkennt der Lehrer einen Sachverhalt, beziehungsweise ein Thema und dann vermittelt er die-

ses. In der problemformulierenden Bildungsarbeit wird diese künstliche Trennung und Spal-

tung von Erkenntnis und Vermittlung aufgehoben. Die Lehrer*innen – Schüler*innen sind fort-

während „erkennend“ und überlegen gemeinsam mit den Schüler*innen zu einem Problem 

(vgl. Freire 1991, 65). So wird der Widerspruch zwischen den Polen Lehrer*in und Schüler*in 

aufgelöst, in dem Moment wo sich beide gemeinsam dem Objekt zuwenden, durch das sie 

vermittelt sind (vgl. Freire 1991, 76).  

Hierbei ist jedoch auch festzuhalten, dass es in der Konzeption von Lehrer*innen - Schüler*in-

nen und Schüler*innen – Lehrer*innen nicht um die Negierung von jeglichen Unterschieden 

zwischen den beiden Gruppen geht. So schreibt Freire den Lehrenden auch in ihrer neuen 

Rolle weiterhin die Aufgabe zu Überlegungen und Planungen anzustellen.  Dabei werden sie 

geleitet von politischen Vorstellungen und theoretischem Verständnis (vgl. Mayo 1999, 67). Es 

geht also nicht darum, dass Lehrer*innen und Schüler*innen genau gleich sind. Stattdessen 

lernen sie voneinander, wenn sie gemeinsam den Gegenstand der Erkenntnis untersuchen 



18 
 

(vgl. Mayo 2008, 2f.). Es findet keine Negierung der Beschaffenheit des Verhältnisses statt. 

Lehrer*innen und Schüler*innen müssen gemeinsam durch ihre Praxis eine neue Beziehung 

schaffen, die ihre vorherige Stellung im Unterricht auflöst. Dies geschieht zugunsten einer Be-

ziehung die gemeinsamen Erkenntnisgewinn erlaubt statt eines Monopols von Wissen und der 

Einlagerung in die Schüler*innen. So kommt es zu Freires bekannten Zitat, dass echte Bil-

dungsarbeit „nicht von A für B, nicht von A über B, sondern von A mit B vermittelt durch die 

Welt“ (Freire 1991, 76f.) vollzogen wird. 

Problemformulierende Bildungsarbeit nimmt somit immer die Geschichtlichkeit des Menschen 

zum Ausgangspunkt. Sie beginnt immer beim Menschen im hier und jetzt und der konkreten 

Wirklichkeit, in die er untergetaucht ist. Dementsprechend muss diese Bildung in der Praxis 

als ein fortwährender Prozess verstanden und immer wieder neu gedacht werden (vgl. Freire 

1991, 68f.). So bestreitet Bildung als Praxis der Freiheit, dass der Mensch unabhängig von der 

Welt und die Welt unabhängig vom Menschen existiert. Denn „echte Reflexion denkt weder 

über einen abstrakten Menschen nach noch über eine Welt ohne Menschen, sondern über 

Menschen in ihren Beziehungen mit der Welt.“ (Freire 1991, 66) Der Dialog ist also das Mittel, 

um gemeinsam die Welt zu benennen und die Kultur des Schweigens zu überwinden. Dieser 

Bruch mit der Kultur des Schweigens führt zur Bewusstwerdung der Mensch und ist die Grund-

lage für einen qualitativen Sprung der Unterdrückten hin zu handelnden und verändernden 

Subjekten (vgl. Hahn 2012, 65).  

Um die Bewusstwerdung der Unterdrückten zu fördern, sind die sogenannten „generativen 

Themen“ (Freire 1991, 84) von besonderer Bedeutung. Unter einem generativen Thema ver-

steht Freire ein Thema, aus dem sich verschiedene weitere Themen ergeben können, die wie-

derrum als Probleme formuliert und bearbeitet werden können (Frietzsche 2025, 69). Jede 

Epoche wird „durch einen Komplex von Ideen, Konzepten, Hoffnungen, Zweifeln, Werten und 

Herausforderungen gekennzeichnet, die dialektisch mit ihrem jeweiligen Gegensatz verkeh-

ren“ (Freire 1991, 84). Den Gesamtkomplex interagierender Themen einer Epoche nennt 

Freire ihr „thematisches Universum“ (ebd.). Diese Themen können dabei lokal und regional 

unterschiedliche Ausprägungen haben (vgl. Frietzsche 2025, 69).  Diese Themen finden sich 

nirgends anders als in der Welt, so dass es eine Aufgabe der Pädagog*innen ist, die Welt der 

Menschen, in denen sich diese Themen finden, zu verstehen (vgl. Mayo 1999, 66). 

Die Pädagog*innen im Sinne der befreienden Praxis brauchen somit eine Vorstellung von den 

realen Lebensverhältnissen und Problemen der Menschen. Hierfür ist es sowohl notwendig 

die strukturellen Bedingungen zu verstehen, die dialektisch das Bewusstsein der Menschen 

formen, als auch die Auffassungen, die die Menschen von eben jenen strukturellen Bedingun-

gen haben (vgl. Freire 1991, 79). Es ergibt sich die Notwendigkeit zur Untersuchung der 



19 
 

relevanten Themen innerhalb des Volkes. Auch diese kann nach Freire allerdings nicht rein 

empirisch oder von oben durchgeführt werden, sondern muss bereits dialogisch angelegt sein 

(vgl. Freire 1991, 80).  Von besonderer Bedeutung sind dabei jene Situationen, die Freire 

„Grenzsituationen“ (Freire 1991, 82) nennt. In diesen Grenzsituationen wird die Begrenzung 

der Menschen durch die aktuelle Ordnung deutlich. Die Unterdrückten müssen erkennen, dass 

es sich nicht um eine Grenze zwischen „Sein und Nichts“ (Freire 1991, 84), sondern um eine 

Grenze zwischen „Sein und Menschlicher – Sein“ (ebd.) handelt. Denn in diesen Situationen 

ist laut Freire mitgesetzt, dass es Menschen gibt, denen sie nutzen und solche, die darunter 

leiden. So bilden die Widersprüche innerhalb einer Gesellschaft die eigentlichen Grenzsituati-

onen und diese beinhalten Themen und Aufgaben die unerprobten Möglichkeiten umzusetzen 

(vgl. Kunstreich/May 2020, 52). Durch Aktion und Reflexion kann der Mensch diese Grenzsi-

tuationen überwinden und verändern. (vgl. Funke 2010, 93).  

Zusammenfassend lässt sich hier also festhalten, dass die dialogische, beziehungsweise 

problemformulierende Bildung der Weg ist, die Kultur des Schweigens zu durchbrechen und 

zu einer „Conscientização“ bei den Unterdrückten beizutragen, die ihnen ermöglicht aus der 

unterdrückerischen Wirklichkeit aufzutauchen und verändernd in diese einzugreifen. Dazu 

reicht allerdings nicht allein die Methode des Dialogs, sondern der Inhalt in Form von genera-

tiven Themen, die die Widersprüche innerhalb der Gesellschaft in ihrer Gesamtheit abbilden 

ist ebenfalls entscheidend. Durch die Verbindung von Aktion und Reflexion im Dialog können 

Grenzsituationen überwunden werden und so die Welt als veränderbar und die Humanisierung 

als Option erkannt werden.  

3.3.2. Praktische Arbeit in Kulturzirkeln. 

Aufbauend auf diese grundlegenden Überlegungen zu Dialog und Bewusstwerdung stellt 

Freire ein methodisches Vorgehen vor, um generative Themen der Menschen zu finden und 

diese anschließend dialogisch zu bearbeiten.  Um herauszufinden welche Themen im thema-

tischen Universum einer Gesellschaft eine entscheidende Rolle spielen und wie die Menschen 

sich zu ihren Lebensumständen verhalten, hat Freire ein Vorgehen erarbeitet. Er betont dabei 

von Anfang an die Bedeutung die Untersuchung ebenfalls dialogisch durchzuführen. Es kann 

keine reine Beobachtung von außen sein, da es um das Verhältnis der Menschen zur Welt 

geht (vgl. Freire 1991, 80). Dieses mögliche Vorgehen, dass sich aus Paulo Freires eigenen 

praktischen Erfahrungen speist, soll im Folgenden dargestellt werden:  

Der Grundgedanke dieser thematischen Untersuchung besteht darin, dass die Lehrenden im 

Sinne der dialogischen Bildungsarbeit die Themen aus dem Volk empfangen, diese bearbeiten 

und dem Volk repräsentieren – nicht jedoch mit fertigen Antworten, die es auswendig zu lernen 

gilt, sondern als Probleme, die gelöst werden müssen (vgl. Freire 1991, 91).  



20 
 

Durch dieses Vorgehen setzt die problemformulierende Bildungsarbeit an der Wirklichkeit der 

Menschen an. In einer dialektischen Bewegung geht sie vom Teil zum Ganzen, um dann wie-

der zu den Teilen zurückzukehren. Die Dimensionen, die analysiert werden, müssen so aus-

gewählt sein, dass sie dem Individuum ermöglichen, daraus ihr Zusammenspiel zu erkennen. 

Um die Realität für die Einzelnen bearbeitbar zu machen, muss sie also in ihre Einzelteile 

zerlegt werden. Diese Einzelteile müssen aber stets als Teil eines Gemeinsamen begriffen und 

analysiert werden, da nur so ein umfassendes Bild der Wirklichkeit hergestellt werden kann 

(vgl. Freire 1991, 87). Zu Beginn steht also die dialogische Untersuchung des thematischen 

Universums des Volks. Diese teilt sich für Freire in vier verschiedene Stufen ein. Geleistet 

werden soll diese Untersuchung von einem multiprofessionellen Team. Dieses soll eine Ge-

gend festlegen, in der es aktiv werden will und anschließend erste Erkenntnisse aus Quellen 

zweiter Hand erlangen, bevor es dann die erste Stufe der Untersuchung auslöst (vgl. Freire 

1991, 91f.).  

In der ersten Stufe der Untersuchung soll der „lebendige Code“ (Freire 1991, 91) der Gegend 

entziffert werden. Die Forscher*innen nehmen erste eigene Beobachtungen vor und werten 

diese gemeinsam aus. Zu Beginn veranstalten die Forschenden ein informelles Treffen in der 

Gegend, in der sie über ihr Vorhaben informieren und Freiwillige zur Unterstützung finden. 

Dann beobachten die Forschenden möglichst verschiedene alltägliche Situationen in der Ge-

gend und halten ihre Beobachtungen schriftlich fest (vgl. Freire 1991, 91ff.).  Diese Aufzeich-

nungen werden bei den Auswertungszusammenkünften der Forschenden zusammengetragen 

und diskutiert. So werden die individuellen Beobachtungen der einzelnen Teammitglieder her-

ausgefordert und finden wieder zu einem Ganzen zurück (vgl. Freire 1991, 94). An all diesen 

Aktivitäten nehmen Vertreter*innen der Einwohner*innen teil. Es geht darum ein Verständnis 

für die Widersprüche in der Gesellschaft zu entwickeln. Diese Widersprüche zu begreifen ist 

notwendig aber noch nicht hinreichend, denn die Auffassung von den Widersprüchen ist noch 

die der Forschenden, nicht die des Volkes. Haben die Forschenden ein Verständnis für den 

Komplex der Widersprüche erlangt, beginnt die zweite Stufe der Untersuchung.  

In dieser Stufe werden einige der entdeckten Widersprüche ausgewählt und Kodierungen aus 

ihnen entwickelt. Bei diesen Kodierungen kann es sich um Fotos, Skizzen oder auch Erzäh-

lungen handeln – entscheidend ist, dass sie Situationen darstellen, die den einzelnen Teilneh-

mer*innen vertraut sind, um die eigene Beziehung dazu leicht zu erkennen (vgl. Freire 1991, 

95f.). Der thematische Kern darf dabei weder zu explizit noch zu rätselhaft sein. In den Kodie-

rungen spielt die Verwobenheit der einzelnen Themen eine wichtige Rolle, damit die Kodie-

rungen sich zu verschiedenen Seiten öffnen können. Wird diese Kodierung von den Teilneh-

menden wieder dekodiert, stellen diese ihre jeweils eigene Thematik heraus und können er-

kennen, wie sie in der jeweiligen Situation gehandelt haben, als ihnen diese widerfahren ist. 



21 
 

So bildet sich ein „Verstehen ihres vorhergehenden Verständnisses“ (Freire 1991, 96) und die 

„Erkenntnis der vorhergehenden Erkenntnis“ (Freire 1991, 97), was wiederrum die Entwicklung 

eines neuen Verständnisses, beziehungsweise einer neuen Erkenntnis fördert, durch einen 

kritischen Bezug der Teilnehmenden zu ihren vorigen Auffassungen.  

Sind die Kodierungen vorbereitet, beginnen die Forschenden mit der dritten Stufe der Unter-

suchung. In dieser kehren sie mit dem vorbereiteten Material in die Gegend zurück und leiten 

thematische Forschungszirkel ein, um in diesen das Material in Diskussionen zu dekodieren 

(vgl. Freire 1991, 98). Diese Diskussionen werden aufgenommen und es sollen zusätzlich 

ein*e Psycholog*in und ein*e Soziolog*in teilnehmen, die die Reaktionen der Teilnehmenden 

festhalten. Im Forschungsprozess sollen die Forschenden die Teilnehmenden herausfordern, 

indem sie die Situationen und auch die Antworten als Probleme formulieren. So sollen die 

Meinungen und Gefühle der Teilnehmenden herausgefunden werden, die sie sonst nicht zum 

Ausdruck bringen würden (vgl. Freire 1991, 99). 

Ist dieser Prozess der Dekodierung abgeschlossen, beginnt der letzte Teil der Untersuchung. 

In diesem werden die Ergebnisse systematisch und interdisziplinär ausgewertet.  Aus den Auf-

nahmen und den Mitschriften der Soziolog*innen, beziehungsweise Psycholog*innen werden 

die enthaltenen Themen herausgefiltert und dann klassifiziert (vgl. Freire 1991, 100). Durch 

diese Klassifizierung soll herausgefunden werden, welche Disziplinen sich mit dem jeweiligen 

Thema beschäftigen. Anschließend bilden sich multiprofessionellen Teams. Diese Teams er-

arbeiten Vorschläge für die Aufarbeitung des jeweiligen Themas. Hierbei kann auch die Not-

wendigkeit erkannt werden einzelne Themen hinzuzufügen, die noch nicht in den vorrange-

gangenen Stufen genannt wurden. Diese Themen nennt Freire „Scharnierthemen“ (Freire 

1991, 101) und begründet dies als zulässig mit Verweis auf den dialogischen Charakter der 

Bildung. Auch hier wird deutlich, dass es Freire nicht darum geht Lehrer*innen komplett abzu-

schaffen, sondern lediglich in ihrer Rolle und ihr Verständnis zu verändern, um so ein neues 

Verhältnis zwischen Lehrer*innen und Schüler*innen zu schaffen. Sind die Themen und 

„Scharnierthemen“ zusammengestellt, werden diese wiederrum kodiert. Die Kodierung des 

Materials wird dabei davon abhängig gemacht, wer erreicht werden soll. Die gewählte Form 

kann zum Beispiel davon abhängen, ob die Menschen alphabetisiert sind oder nicht (vgl. Freire 

1991, 102).  

Aus diesen Kodierungen wird das didaktische Material vorbereitet. Mit diesem können die Pä-

dagog*innen nun zu den Menschen zurückkehren und ihnen ihre eigene Thematik in „syste-

matisierter und ausgebauter Form […] repräsentieren.“ (Freire 1991, 103) 



22 
 

3.4. Zwischenfazit  

Die Pädagogik der Unterdrückten ist also der Beitrag der Pädagog*innen zur Überwindung der 

unterdrückerischen Ordnung. Hierfür entwirft Freire eine Theorie der Praxis, die aus grundle-

genden anthropologischen Annahmen, daraus abgeleiteten erziehungswissenschaftlichen/er-

kenntnistheoretischen Herangehensweisen und praktischen Methoden besteht. Die Grundan-

nahme besteht darin, dass die Unterdrückten nur als bewusste Subjekte ihre historische Auf-

gabe wahrnehmen und den Widerspruch Unterdrückende – Unterdrückte auflösen können. 

Diesen Prozess der Subjektwerdung zu fördern ist Freires hauptsächliches Anliegen in der 

Pädagogik der Unterdrückten und er will diese über die problemformulierende Bildungsarbeit 

erreichen. In bestimmten Grenzsituationen sollen die Unterdrückten vermittelt durch Welt die 

Veränderbarkeit der Zustände erfassen und die noch unerprobte Möglichkeit erkennen. Den 

Ausgangspunkt bilden dabei immer das Erleben und die alltägliche Welt der Menschen. In 

ständiger dialogischer Bewegung bestehend aus Aktion und Reflektion, beziehen die Men-

schen sich auf die Welt, durch die sie vermittelt sind, und verändern diese so. So ist die Päda-

gogik der Unterdrückten und die problemformulierende Bildungsarbeit bei Freire letztlich ein-

gebettet in eine gesamtgesellschaftliche Bewegung. Diese hat das Ziel einer demokratischen 

Neuordnung der Gesellschaft und der Aufhebung der Hindernisse für die Bestimmung des 

Menschen: Die volle Humanisierung.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

4. Adaptionen von Paulo Freire und der Pädagogik der Unterdrückten in 

Deutschland 

Die Pädagogik der Unterdrückten ist unmittelbar beeinflusst durch Paulo Freires praktische 

Erfahrungen der Bildungsarbeit. Ein berühmter und häufig zitierter Ausspruch Freires lautet: 

„Kopieren Sie mich nicht - erfinden Sie meine Methoden neu, indem Sie sie ihrem Kontext 

anpassen!“ (Staub-Bernasconi 2018, 345) Befreiende Bildung ist also immer auch ein Werk 

der Praxis, das nicht als starres Schema fungieren, sondern vielmehr Anstöße bieten soll. In 

diesem Sinne wurde das Werk Freires in verschiedensten Ausformungen adaptiert und neu 

ausgelegt. Im Folgenden Kapitel wird zunächst ein Überblick über verschiedene Stränge der 

Freire Rezeption in Deutschland gegeben, auch wenn dieser natürlich aufgrund des Umfangs 

dieser Arbeit nicht abschließend sein kann. Anschließend werden mit der „Sozialen Arbeit als 

Praxis der Befreiung“ von Ronald Lutz und der „Dialogischen Praxis“ nach Timm Kunstreich 

exemplarisch zwei aktuelle Ansätze vorgestellt, die Vorschläge zur Übersetzung Freires in den 

hiesigen geographischen und sozialen Kontext im Rahmen sozialarbeiterischer Praxis ma-

chen.  

4.1. Adaptionen Freires in Deutschland von den 1970ern bis heute – Ein Überblick 

Paulo Freire und sein Werk haben seit den 1960er Jahren weltweit viel Beachtung gefunden 

und wurden auch in Deutschland bereits früh beachtet und rezipiert (vgl. Adick 2019, 7f.). Es 

soll im Folgenden ein Überblick über verschiedene Strömungen und Momente im deutsch-

sprachigen Diskurs um Paulo Freire und die Pädagogik der Unterdrückten gegeben werden. 

Ziel ist es einen Eindruck von den vielfältigen Zugängen zu Freire zu bekommen und einen 

Blick darauf zu werfen, wie sich diese Zugänge in den Jahrzehnten seit der Veröffentlichung 

von „Pädagogik der Unterdrückten“ eventuell verändert haben. Darauf aufbauend sollen Kon-

tinuitäten und Veränderungen herausgearbeitet werden, die einen Anhaltspunkt für den Um-

gang mit Freires Pädagogik heute liefern.  

„Pädagogik der Unterdrückten“ wurde 1971 in deutscher Sprache veröffentlicht. Durch die so-

genannte 68er Bewegung gab es in dieser Zeit einen fruchtbaren Boden und günstiges gesell-

schaftliches Klima für Freires kritische Pädagogik (vgl. Funke 2010, 231). In dieser Zeit fand 

ohnehin eine intensive Auseinandersetzung mit den globalen Abhängigkeits- und Ausbeu-

tungsverhältnissen statt und es herrschte eine große Solidarität mit den Befreiungsbewegun-

gen der sogenannten „Dritten Welt“ (vgl. Freire 2007, 22).  Auch Freires Besuche in Deutsch-

land, wie zum Beispiel 1972 an der Universität Hamburg, spielten eine große Rolle bei der 

positiven Resonanz auf sein Werk. Hier waren von Beginn an die Sozialen Bewegungen und 

hierbei vor allem die undogmatische außerparlamentarische Linke von entscheidender Bedeu-

tung in der Diskussion und Verbreiterung von Freires Gedanken (vgl. Funke 2010, 233). 



24 
 

In dieser Arbeit soll sich allerdings auf den Kontext der Sozialen Arbeit beschränkt werden und 

einige wichtige Veröffentlichungen Beispielhaft für den Diskurs um die Pädagogik der Unter-

drückten vorgestellt werden.  

Die wohl erste Auseinandersetzung mit Freire fand direkt 1971 statt. Aus Lehrveranstaltungen 

an der Universität Hamburg bildete sich die „Arbeitsgruppe Paulo Freire (Hamburg)“. Diese 

veröffentlichte erste Texte zu Freire und seiner Methode, die in Kreisen der kritischen Pädago-

gik viel Beachtung fanden (Adick 2019, 19). 1977 veröffentlichten René Bendit und Achim 

Heimbucher mit „Von Paulo Freire lernen: Ein neuer Ansatz für Pädagogik und Sozialarbeit“ 

(Bendit/Heimbucher 1985) eine umfassende Darstellung von Freires Ansatz und dessen Re-

zeption in Deutschland. Nach einer Einführung in Freires Denken und seine Konzeption von 

Befreiung untersuchen die Autoren in ihrem Werk die Übertragbarkeit von Freires Pädagogik 

auf die „erste Welt“ aus theoretischer Perspektive. Anschließend werden Beispiele praktischer 

Anwendung vorgestellt, zum Beispiel aus Schulen, Sprachkursen oder der Gemeinwesenar-

beit. Des Weiteren wendet sich der Text einigen Beispielen emanzipationspädagogischer Be-

strebungen in der sogenannten „ersten Welt“ zu. Dabei handelt es sich zum Beispiel um Kon-

zepte des „exemplarischen Lernens“ (Negt 1981)  für die gewerkschaftliche Basisbildung oder 

die politische Bildung nach Giesecke (vgl. Bendit/Heimbucher 1985, 119ff.). Ziel dieser Unter-

suchung ist es diese Theorien aus dem kapitalistischen Zentrum mit Freire zu vergleichen und 

so herauszufiltern, welche Ansätze es bereits gibt und wie diese sich auf eine eventuelle Über-

tragbarkeit der Ideen aus „Pädagogik der Unterdrückten“ auswirken. Besonders interessant ist 

hier, dass sich Bendit und Heimbucher intensiv mit Freires Inhalten beschäftigen und anschlie-

ßend ausführlich der Frage nachgehen, ob sich diese überhaupt in einen geographisch und 

sozial so anderen Rahmen übertragen lassen. Diese Frage wird in vielen späteren Veröffent-

lichungen weit weniger differenziert beleuchtet, sondern entweder als gegeben hingenommen 

oder kategorisch abgelehnt. Es wird eine intensive Analyse des Kapitalismus in Deutschland 

vorgenommen, die deutlich geprägt scheint von den marxistischen Prägungen der Autoren und 

somit auch gewissermaßen bezeichnend scheint für das politische Klima im Zeitraum der ers-

ten Freire Rezeption in Deutschland. 

Nach dieser ersten intensiven Auseinandersetzung mit Freires Inhalten verändert sich die 

Stimmung in den 80er und 90er Jahren allerdings. Es wurden zwar diverse Freire Gesellschaf-

ten gegründet, insgesamt nahm das Interesse an Freire allerdings ab, was auch an einer ins-

gesamt konservativeren gesellschaftlichen Stimmung lag (vgl. Funke 2010, 240ff.). 

Trotz dieses Rückgangs des Interesses an Freires Theorien und trotz seines Todes im Jahr 

1997 wird Freire auch im Diskurs der Sozialen Arbeit kontinuierlich an verschiedenen Stellen 

aufgegriffen und hat auch hier den Status eines „Klassikers“ erlangt, der häufig rezitiert wird. 



25 
 

Einer dieser Beiträge stammt von Silvia Staub – Bernasconi, die sich mit der „Bewusstseins-

bildung - Conscientizacion - nach Paulo Freire als spezielle Handlungstheorie Sozialer Arbeit“ 

(Staub-Bernasconi 2018, 330 - 345) beschäftigt. Staub Bernasconi sieht den Wert von Freires 

Arbeit in der Verbindung von Erkenntnistheorie und dem gesellschaftlichen Einfluss auf psy-

chische Prozesse. Sie misst der Arbeit mit generativen Bildern auch im globalen Norden eine 

hohe Relevanz zu und bezieht dies vor allem auf Menschen ohne Zukunftsperspektive und 

Menschen mit Fluchterfahrung. Des Weiteren können laut Staub – Bernasconi mit Freires An-

satz die Merkmale einer „dialogisch – reflektierenden, demokratischen Beziehung“ (Staub-

Bernasconi 2018, 331) zwischen Professionellen und Adressat*innen untersucht werden. 

Staub Bernasconi betont in ihrem Text die Notwendigkeit ein kognitiv – kritisches Bewusstsein, 

dass die Gegebenheiten analysiert und Handlungsspielräume erkennt und nutzt herauszubil-

den. Sie kombiniert Freires Gedanken zur Bewusstwerdung mit wissenschaftlichen Hypothe-

sen zur Entwicklung von Bewusstsein und unternimmt anschließend einen Versuch Freires 

Bewusstseinsbildung in den europäischen Sozialarbeitsalltag zu übertragen. Hierbei legt 

Staub Bernasconi ihren Fokus auf die Arbeit mit generativen Bildern und führt diese anhand 

verschiedener Beispiele aus (vgl. Staub-Bernasconi 2018, 345). Die Beispiele sind dabei recht 

unterschiedlich. So geht es darum, welche Lektüre im Wartezimmer ausliegt. Oder auch ein 

Beratungsgespräch zu unterbrechen, um Skizzen zu bestimmten Themen anfertigen zu lassen 

(vgl. Staub-Bernasconi 2018, 345ff.). Ein weiteres Beispiel schildert einen Konflikt im Team 

eines Frauenhauses, dass die Sozialarbeiter*innen mit dem Anfertigen von verschiedenen Bil-

dern durch die Konfliktparteien bearbeiten konnten (vgl. Staub-Bernasconi 2018, 350f.). Au-

ßerdem werden noch Beispiele aus der Arbeit mit Schulklassen und in Alphabetisierungs- und 

Integrationsprogrammen aufgeführt (ebd.).  

Neben diesem Blick auf die Bewusstseinsbildung als Handlungstheorie der Sozialen Arbeit, 

finden sich Bezüge zu Freires Werk auch im Kontext des Empowerments. Empowerment meint 

die „Mut machende[n] Prozesse der Selbstermächtigung, in denen Menschen in Situationen 

des Mangels […} oder der gesellschaftlichen Ausgrenzung beginnen, ihre Angelegenheiten 

selbst in die Hand zu nehmen“ (Herriger 2024, 20). Paulo Freire und die Erstveröffentlichung 

von „Pädagogik der Unterdrückten“ waren ein wichtiger Impuls für die Ursprünge der Em-

powerment Bewegung in den USA.  Dies steht in engem Zusammenhang zu Freires Aufenthalt  

in den USA und seiner Gastprofessur an der Harvard University in der Zeit seines Exils (vgl. 

Bucher 2024, 357f.). Norbert Herriger sieht im Empowerment in der Einzelfallhilfe in der nar-

rativen Praxis zudem eine Möglichkeit die „Kultur des Schweigens“ (Herriger 2024, 145) zu 

durchbrechen und Gestaltung über das eigene Leben zurückzugewinnen und bezieht sich so 

auf Paulo Freire   



26 
 

In den letzten Jahren ist erneut eine vermehrte Auseinandersetzung mit Paulo Freire und sei-

nen Theorien zu beobachten. Dies gilt zum einen für Soziale Bewegungen und hier vor allem 

in der zunehmenden Auseinandersetzung mit „sozialrevolutionärer Stadtteilarbeit“ (Vogliamo 

Tutto 2024). Stadtteilgewerkschaften wie „Solidarisch in Gröpelingen“ aus Bremen wollen an 

Bewegungen aus Südamerika anschließen und beziehen sich explizit auf Prozesse der „Be-

wusstseinswerdung“ und wollen das Lehrer*innen – Schüler*innen Verhältnis abschaffen (So-

lidarisch in Gröpelingen 2023, 25ff.). Ein erneut zunehmendes Interesse ist auch im fachlichen 

Diskurs festzustellen und zeigt sich zum Beispiel in der Veranstaltung „Dialogisches Denken 

und Bildung als Praxis der Freiheit: Kongress zur Freire Pädagogik“ 2018 in Hamburg oder 

dem Themenheft „Dialogisches Handeln und Forschen: mit Freire die neoliberale Verwüstung 

überwinden“ (Widersprüche e.V. 2020) der Zeitschrift Widersprüche.  Im Jahr 2024 ist außer-

dem der Sammelband „Kritische Pädagogik und Bildungsforschung: Anschlüsse an Paulo 

Freire“ (Baros et al. 2024) erschienen.  

Paulo Freire wird auch für eher neuere Diskurse herangezogen. So zum Beispiel in der Aus-

einandersetzung mit Klassismus in der Sozialen Arbeit. Hier wird Freire auch heute noch als 

wichtiger Impulsgeber für eine diskriminierungsarme Soziale Arbeit gesehen (vgl. Frietzsche 

2025, 66). So kann der Dialog und Freires Betonung der Wichtigkeit die Sprache der Men-

schen zu sprechen, für Frietzsche als frühe Form von klassismusbewusster Bildung verstan-

den werden (ebd.).  

Abschließend lässt sich feststellen, dass „Pädagogik der Unterdrückten“ seit der ersten Veröf-

fentlichung in Deutschland im Jahr 1971 immer wieder Gegenstand von (kritischer) Auseinan-

dersetzung gewesen ist. Gerade zu Beginn dieser Auseinandersetzung war ein Zusammen-

spiel zwischen fachlichen Akteur*innen und Sozialen Bewegungen von großer Bedeutung und 

ausgesprochen produktiv. Festzuhalten bleibt allerdings auch, dass es zwar eine Vielzahl an 

Veröffentlichungen gibt, diese stehen aber häufig nebeneinander und es entsteht nicht wirklich 

ein kritischer Diskurs (vgl. Funke 2010, 230). Teil des Problems scheint auch zu sein, dass der 

Kreis an Menschen, die sich an diesem Diskurs beteiligen, relativ klein ist und war. So können 

persönliche Prioritätenverschiebungen oder zwischenmenschliche Zerwürfnisse eine große 

Auswirkung auf die kritische Auseinandersetzung haben (vgl. Funke 2010, 239ff.).  Auffällig 

war in der Recherche für diese Arbeit außerdem, dass mittlerweile viele der Veröffentlichungen 

nur noch schwer oder gar nicht mehr erhältlich sind. Einige der Texte von Paulo Freire wurden 

zwar neu veröffentlicht, aber „Pädagogik der Unterdrückten“ ist nur noch antiquarisch erhält-

lich. Ebenso verhält es sich mit der Sekundärliteratur, die entweder antiquarisch oder gar nicht 

mehr erhältlich ist. Viele Veröffentlichungen sind außerdem ausschließlich auf Portugiesisch 

erschienen, auch wenn sie sich explizit mit der Rezeption in Deutschland beschäftigen (vgl. 

Funke 2010, 230). Erfreulich ist allerdings, dass es wieder vermehrte Veröffentlichungen zu 



27 
 

Freire gibt, auch im Kontext der Sozialen Arbeit. Gerade im Kontext des neoliberalen Status 

Quo erlangen Freires Ideen wieder mehr Interesse. In der ersten Zeit nach der Veröffentlichung 

war die Rezeption stark von der politischen Atmosphäre der Zeit geprägt. Während dieses 

Interesse an marxistisch geprägter Theorie und Praxis in den Jahren danach auch aufgrund 

des Endes der Sowjetunion und dem Siegeszug des Neoliberalismus zurückgegangen ist, 

scheint dieses Interesse im Lichte der aktuellen gesellschaftlichen Zuspitzungen wieder zuzu-

nehmen. Interessant wäre hier auch mögliche Wechselwirkungen und Synergien zwischen 

Professionellen und aktuellen Sozialen Bewegungen zu untersuchen. Dies muss allerdings an 

anderer Stelle geschehen.  

Im Folgenden sollen zwei Theorien näher betrachtet werden, die sich mit einer Übertragbarkeit 

Freires in die aktuelle Zeit und Situation in Deutschland aus einem Blickwinkel der Sozialen 

Arbeit beschäftigen. Hierbei handelt es sich zum einen um die „Soziale Arbeit als befreiende 

Praxis“ von Ronald Lutz und auf der anderen Seite die „dialogische Soziale Arbeit“, die unter 

anderem von Timm Kunstreich geprägt wurde. Beide Autoren befassen sich schon seit länge-

rer Zeit mit Freire und seiner Bedeutung für die Soziale Arbeit, so dass ihre Theorien, bezie-

hungsweise Ansätze hier vorgestellt werden sollen, um die Diskussion um die Übertragbarkeit 

der Pädagogik der Unterdrückten zu vertiefen. 

4.2. Ronald Lutz und die Soziale Arbeit als Befreiende Praxis 

Ronald Lutz ist Professor für „Die Soziologie besonderer Lebenslagen“ in Erfurt und in seiner 

Arbeit stark vom Werk Paulo Freires beeinflusst. Bereits 2011 hat er das Buch „Mandat der 

Sozialen Arbeit“ (Lutz 2011) veröffentlicht, in dem er, angelehnt an Freires „Bildung als Praxis 

der Freiheit“, eine Theorie der Sozialen Arbeit als befreiende Praxis entwirft. Dieses Konzept 

hat Lutz in verschiedenen Artikeln seitdem ausgeführt und somit eine der kontinuierlichsten 

Auseinandersetzungen mit einer Übertragbarkeit Freires in Deutschland geleistet. Die Theorie 

der Sozialen Arbeit als befreiende Praxis soll hier nun dargelegt werden. Zum einen soll ein 

besonderer Fokus darauf gelegt werden, welche Ansätze Freires von Lutz übernommen wer-

den. Zum anderen soll hier angelehnt an die Frage welche Art von Erziehung es für welche Art 

von Befreiung braucht zunächst geschaut werden, wie Lutz das Ausgangsproblem definiert 

und welche Lösung er anschließend vorschlägt.  

4.2.1. Die Soziale Arbeit und die „tanzenden Verhältnisse“  

Ausgangspunkt für Lutz Überlegungen ist eine Auseinandersetzung mit den vielfältigen Krisen 

der aktuellen Zeit. Beispiele für diese Krisen findet Lutz in der Corona – Pandemie, der Klima-

krise oder im Ukraine Krieg (vgl. Lutz 2024, 223). Lutz beschreibt die Welt, als eine Welt, die 

sich in radikalen Umbrüchen befindet. Insgesamt geschehe momentan ökonomisch, kulturell 



28 
 

und sozial eine Bruchlandung und es komme so zu multiplen Systemschocks. Diese radikalen 

Umbrüche machen für Lutz deutlich, dass unsere aktuelle kapitalistische Gesellschaftsforma-

tion nicht das vielzitierte „Ende der Geschichte“ ist. Die Herausforderungen würden vielmehr 

auch neue Handlungsoptionen aufzeigen. Bei diesem Zustand der Umbrüche und einem ero-

dieren der als sicher geglaubten Gesellschaftsformationen spricht Lutz von „tanzenden Ver-

hältnissen“ (Lutz 2024, 225). In der Argumentation von Lutz, dass die Krisen auch ein Ausblick 

für neue Möglichkeiten bieten, findet sich eine inhaltliche Nähe zu Freires Konzeption der 

Grenzsituationen. Die Krisen weisen sozusagen auf das „Noch – nicht“ hin.  

Die Ursachen für diese Krisen sieht Lutz in ökonomischen und sozialen Prozessen. Lutz er-

kennt eine „große Trennung“ (Lutz 2024, 226), die er zum einen in der Aufspaltung des angeb-

lichen Gegensatzes Mensch – Natur sieht. Zum anderen erkennt er diese auch in der zuneh-

menden Individualisierung der einzelnen Menschen. Lutz deutet verschiedene Entwicklungen 

an, die er im Begriff des „Anthropozän“ (Lutz 2024, 227) bündelt. Die Menschen haben sich in 

diesem zum „Beherrscher über den Planeten, seine Natur, seine Umwelt, und seine Wesen 

ausgerufen.“ (Lutz 2024, 227) Dies forme Herrschaftsverhältnisse wie Kolonialismus, imperi-

ale Lebensweise oder Extraktivismus und auch Pandemien oder den Klimawandel. Hierauf 

führt Lutz auch die Verschärfung der sozialen und globalen Ungleichheit zurück. Dies wirke 

sich wiederrum vor allem auf die ohnehin vulnerablen Menschen aus (vgl. Lutz 2024, 227).  

Diese sich zuspitzenden Verhältnisse und der damit einhergehende gesellschaftliche Wandel 

bringt auch Zumutungen an die einzelnen Individuen mit sich, die sie nicht gewöhnt sind, mit 

denen aber ein Umgang erlernt werden muss. Gleichzeitig zu dieser gesellschaftlichen Ent-

wicklung beobachtet Lutz im Rahmen des neoliberalen Paradigmas eine zunehmende Indivi-

dualisierung der gesellschaftlichen Probleme. In dieser Logik sollen die Menschen nur noch 

lernen mit den Verhältnissen zurechtzukommen. Eine Bedingtheit der Probleme als syste-

misch und eine Perspektive von Veränderung dieser Verhältnisse spielt keine Rolle mehr, so 

Lutz (vgl. Lutz 2020, 64).  

Lutz nimmt außerdem die „Kultur des Schweigens“ von Freire auf und überträgt diese in den 

Globalen Norden. Denn auch hier finden „Fatalismus, Erschöpfung, Sich-Einrichten in Benach-

teiligung und ein stummes Erdulden, ergänzt durch klagende Empörung und mitunter erup-

tive[r] Gewalt“ (Lutz 2024, 228) statt.  Zudem werden Menschen, die in Armut Leben zuneh-

mend selbst verantwortlich gemacht für ihre Situation und politisch zum Schweigen gebracht. 

In Bezug auf Freire spricht Lutz davon, dass die Menschen in ihre Situation „untergetaucht“ 

sind und ihre Lebensverhältnisse als unveränderbar wahrnehmen. Sie sehen weder die da-

hinterliegenden Probleme noch Möglichkeiten zur Veränderung (Lutz 2024, 229).  



29 
 

Im Rahmen der Individualisierung analysiert Lutz auch aktuelle Tendenzen in der Sozialen 

Arbeit. Laut Lutz ist die Soziale Arbeit so zur Umsetzung einer „instrumentellen Vernunft“ (Lutz 

2020, 65) geworden. Dies meint eine Vernunft, die sich mit gesellschaftlicher Herrschaft ar-

rangiert und diese umsetzt. Eine Auseinandersetzung findet lediglich mit Methoden und Mitteln 

statt, aber nicht mehr mit Fragen nach Verantwortung und politischem Standpunkt (vgl. Lutz 

2020, 65). Stattdessen wird die Soziale Arbeit dominiert von individualisierter Betrachtung, die 

zwar manchmal das unmittelbare Umfeld der Adressat*innen mit einbezieht, aber die größeren 

Zusammenhänge höchstens unzureichend betrachtet. Beratungsangebote haben dabei eine 

gewisse Dominanz gegenüber Gemeinwesenarbeit erlangt. Gemeinsam mit einer Ausweitung 

der klinischen Sozialarbeit spricht Lutz hier von einem „clinical turn“ (Lutz 2024, 234). Dieser 

habe zwar Professionalität und Relevanz gestärkt, aber genauso die Individualisierung. Die 

Praxis der Sozialen Arbeit beurteilt Lutz als zunehmend unpolitisch. Und dies in einer Zeit, in 

der die Adressat*innen der Sozialen Arbeit besonders von politischen Krisen getroffen werden. 

Durch diese grundlegenden Veränderungen ergibt sich für Lutz die Notwendigkeit, dass sich 

auch die Soziale Arbeit neu erfinden muss. Ansonsten droht sie dauerhaft irrelevant zu werden. 

Die Pandemie hätte die Chance zur Neuausrichtung, beziehungsweise Diskussion geboten, 

diese wurde für Lutz allerdings nicht genutzt (vgl. Lutz 2024, 232). 

Zusammenfassend lässt sich somit festhalten, dass Lutz einen Widerspruch ausmacht zwi-

schen der zunehmenden Belastung von Individuen durch gesellschaftliche Prozesse auf der 

einen und einer zunehmend individualisierten und unpolitischen Sozialen Arbeit auf der ande-

ren Seite. Diesen Widerspruch will Lutz durch eine Neukonzipierung der Sozialen Arbeit über-

winden.  

4.2.2. Lutz Entwurf einer befreienden Praxis  

Für diese Neukonzipierung der Sozialen Arbeit zieht Lutz Überlegungen von Paulo Freire 

heran und kombiniert diese mit weiteren Theorie-Elementen. So verbindet Lutz die Aspekte 

der Pädagogik der Unterdrückten mit dem „Capability Approach“ nach Amartya Sen und 

Martha Nussbaum und dem Konzept der „Resonanz“ nach Hartmut Rosa. Im Folgenden sollen 

nun zunächst Lutz Überlegungen und Überschneidungen zu Freire dargestellt werden, ehe 

anschließend der Capability Approach und das Konzept der Resonanz nach Rosa kurz einge-

führt und in ihrer Verwobenheit mit Freires Methoden dargestellt werden sollen: 

Lutz ist sehr tiefgehend vom Werk Paulo Freires beeinflusst. Dies zeigt sich in sehr grundle-

genden Überschneidungen im Welt- und Menschenbild. Ronald Lutz lehnt sein Menschenbild 

dabei eng an Paulo Freire an. So spricht Lutz davon, dass seinem Werk eine Anthropologie 

der Hoffnung zu Grunde liegt, die von der Gestaltungsfähigkeit des Menschen ausgeht (vgl. 

Lutz 2011, 34). Und so bezieht sich Lutz auch auf Freire, wenn er den Menschen als unfertiges 



30 
 

Wesen beschreibt, dass im permanenten Werden begriffen ist. Eine große Überschneidung 

von Lutz und Freire liegt außerdem in der Ansicht, dass der Mensch ein historisches und schaf-

fendes Wesen ist. Lutz spricht auch von einem „positiven Menschenbild […] auf dem Boden 

von Achtung und Anerkennung“ (Lutz 2011, 70) und greift Freires vierklang aus Demut, Tole-

ranz, Glaube und Liebe auf (vgl. Lutz 2011, 69). Während Freires Menschenbild stark von 

seinem christlichen Glauben geprägt ist, ist dies bei Lutz nicht der Fall. Das Bild des Menschen 

als Wesen im Werden teilen zwar beide, jedoch sieht Lutz in diesem keine Annäherung an 

etwas göttliches, sondern das Einlösen des Versprechens der Moderne (vgl. Lutz 2011, 72ff.).  

Die Rolle des Menschen als schaffendes Wesen und die Rolle des Menschen in der Welt 

spielen in Lutz Überlegungen eine wichtige Rolle: Im Anschluss an seine Kritik am „Anthropo-

zän“ führt er weiter aus, dass das Neu – denken in einem planetaren Rahmen geschehen 

muss (vgl. Lutz 2024, 231). Im Rahmen eines planetaren Denkens, dass nicht nur versucht im 

bestehenden Rahmen auf die Katastrophen zu reagieren, sondern gänzlich neu und über das 

bestehende hinaus zu denken und zu handeln. Es geht für Lutz auch um eine neue Stellung 

des Menschen in der Welt, weg vom „Beherrscher“ – stattdessen muss die Menschheit einen 

Platz auf dem Planeten finden. Lutz begreift das Anthropozän als vom Menschen geschaffen 

– somit kann es für ihn auch vom Menschen umgeformt werden in Richtung einer humanen 

und solidarischen Alternative. Dies kann allerdings nur gelingen, wenn der Mensch sich vorher 

seiner eigenen Gewordenheit bewusst wird und die gesellschaftlichen Bedingungen reflektiert, 

die auf ihn wirken (vgl. Lutz 2024, 231). Hier greift Lutz das Konzept der Bewusstwerdung 

nach Freire auf.  Lutz Denken wird von der Überzeugung geprägt, dass es gelingen kann die 

Welt neu zu denken und zu verwandeln. 

Aufgabe der Sozialarbeitenden ist zu dieser Bewusstwerdung der Menschen beizutragen und 

Möglichkeiten dafür zu schaffen. Lutz erachtet es hierfür als notwendig, dass die Soziale Arbeit 

zu ihren politischen Wurzeln zurückkehrt und gleichzeitig utopisch in die Zukunft schaut (vgl. 

Lutz 2020, 66). Denn: Im Rückgriff auf Freire führt Lutz aus, dass Erziehung niemals unpoli-

tisch sein kann. Dementsprechend betont er die Notwendigkeit einer politischen Ausrichtung 

der Sozialen Arbeit, hin zu einer progressiven Gesellschaftsveränderung von unten. Eine ver-

meintlich unpolitische Haltung stärke lediglich den Status Quo (vgl. Lutz 2024, 235). 

Damit die Soziale Arbeit zur Bewusstwerdung und somit zu einer solchen Veränderung beitra-

gen kann, greift Lutz die Methoden von Freire und hierbei hauptsächlich den Dialog und die 

Problemformulierende Bildung auf.  

Mit Freire begreift Lutz die Adressat*innen als Protagonist*innen und Expert*innen ihres eige-

nen Lebens. Lutz folgt Freire in der Problematisierung dessen, dass die Menschen die Bilder 

der Unterdrückenden übernehmen und verinnerlichen. Dieser Zustand kann nur durch den 



31 
 

Dialog aufgelöst werden. Der Dialog ist zusätzlich von enormer Bedeutung, da die Moderne 

immer vielfältigere Lebenswelten produziert. Lebensrealitäten sind also sehr unterschiedlich 

und ohne dialogischen Austausch kann die Lebenslage einer Person nicht begriffen werden. 

Die Gefahr besteht, dass die „Normen und Lebenswelten der Sozialarbeitenden zur Normalität 

[gemacht werden], an der die Anderen dann kolonialistisch bewertet werden“ (Lutz 2020, 70). 

Es muss aber um die Ermächtigung der Menschen in ihrer Sozialen Welt gehen. Dafür ist es 

notwendig die Lebenswelten der Menschen zu verstehen. Deshalb, so Lutz, muss der Dialog 

Teil sozialarbeiterischer Praxis werden. Die Sozialarbeiter*innen dürfen den Adressat*innen 

nicht ihre eigene Sicht der Dinge aufnötigen, sondern müssen in einen gemeinsamen Entwick-

lungsprozess eintreten, damit „sie sich Chancen und Optionen für ihr Leben eröffnen“ (Lutz 

2024, 243). Soziale Probleme müssen für Lutz so zu politischen Herausforderungen werden.  

Neben dem Fokus auf den Dialog bezieht sich Lutz auch auf die Methode der problemformu-

lierenden Bildungsarbeit. Während die Soziale Arbeit im Sinne der instrumentellen Vernunft 

seiner Meinung nach ein Beispiel für die Bankiers-Erziehung in der Sozialen Arbeit ist, muss 

die problemformulierende Soziale Arbeit Menschen befähigen „wieder Wesen für sich zu sein 

und ihre Fähigkeiten und Handlungsräume zu entdecken und auszuweiten“ (Lutz 2024, 244). 

Die Sozialarbeiter*innen sollen so zu Diskurspartnern und „Erleichterern“ (Lutz 2024, 244) 

werden. Das Verhältnis Sozialarbeiter*in – Adressat*in soll nicht mehr wie ein Lehrer*innen – 

Schüler*innen Verhältnis funktionieren. Vielmehr will Lutz mit Freire dieses Verhältnis auflösen 

und beide beteiligten Parteien gleichzeitig zu Lernenden machen, die miteinander im Dialog 

stehen. Um dies zu ermöglichen will Lutz die Praxis der „Dekodierung“ nach Freire nutzen und 

skizziert sein Verständnis dieser Praxis kurz. Mit Hilfe dieser Praxis sollen alltägliche Verwer-

fungen und Verstrickungen aufgedeckt werden, damit die Menschen sich wieder als handelnde 

Subjekte begreifen können (Lutz 2024, 244). 

Die entscheidenden methodischen Prinzipien sieht Lutz, sehr nah an den Überlegungen Frei-

res, darin zunächst im thematischen Universum der Menschen, nach den generativen Themen 

zu suchen. Also nach Erfahrungen, Erlebnissen und Problemen, die sie beschäftigen und die 

sie begreifen wollen. Die Bedeutung dieser Themen für das eigene Leben soll herausgearbei-

tet werden und in den Themen Schlüsselsituationen gefunden werden. Schlüsselsituationen 

sind für Lutz Bilder und Begriffe, in denen die Bedeutungen der Situation codiert sind. Die 

Bedeutungen und Hintergründe sollen so aufgedeckt werden und einem „Verständnis und ei-

ner gemeinsamen Verständigung zugeführt“ (Lutz 2024, 245) werden. Hieraus ergeben sich 

wiederrum neue Themen und Situationen. So verdichten sich nach und nach die dahinterlie-

genden Strukturen und es wird möglich ihre Wirkungen zu reflektieren (vgl. Lutz 2024, 245).  



32 
 

Zur weiteren Konkretisierung dieser Überlegungen nutzt Lutz den Capability Apporach. Dieser 

wurde von Amartya Sen und Martha Nussbaum geprägt.  

Die Verwirklichungschancen der Menschen bestehen in diesem Ansatz in den Möglichkeiten 

eine Selbstbestimmte Lebensführung einschlagen zu können (Böhnke et al. 2018, 28). Diese 

Möglichkeiten entstehen in einem Zusammenspiel aus Individuellen Ressourcen und gesell-

schaftlich bedingten Chancen – wie gut sich individuelle Fähigkeiten entwickeln können, hängt 

also immer von den gesellschaftlichen Bedingungen ab (ebd.). Es entsteht ein Wechselspiel 

zwischen „substanziellen Freiheiten“ (Lutz 2024, 238) in einer Gesellschaft, wie zum Beispiel 

Politische Freiheit, Ökonomische Möglichkeiten oder Soziale Möglichkeitsräume und der ob-

jektiven Dimension der Verwirklichungschancen (vgl. Lutz 2024, 237f.).  Substanzielle Freihei-

ten können nicht ausreichend Auskunft geben über die Verwirklichungschancen der einzelnen 

Menschen innerhalb einer Gesellschaft. Hierfür sind ferner die subjektiven Optionen und Fä-

higkeiten, die sich innerhalb der Gesellschaft für das Handeln der einzelnen Menschen tat-

sächlich öffnen, von Bedeutung (vgl. Lutz 2024, 237). Also die tatsächlichen Handlungsmög-

lichkeiten für ein selbstbestimmtes und würdevolles Leben. Somit wird es für Lutz zur Aufgabe 

und zum Mandat einer kritischen Politik „substanzielle Freiheiten sowie materielle und kultu-

rellen Handlungsressourcen zu realisieren, die Menschen benötigen, um ein selbst gestaltetes 

Leben zu führen.“ (Lutz 2024, 239) Dies gelte insbesondere für die Adressat*innen Sozialer 

Arbeit. Es wird zur Aufgabe der Sozialen Arbeit Maßnahmen mit den Menschen zu entwickeln 

und die Verhältnisse zu kritisieren und der eigenen Ausgrenzung bewusst zu werden (ebd.). 

So sollen die Verwirklichungschancen umgesetzt werden können und gemeinsam nach einem 

Weg zur Ausweitung der Fähigkeiten gesucht werden (vgl. Lutz 2024, 240). 

Des Weiteren ergänzt Lutz seine Freire Rezeption um das Konzept der Resonanz von Hartmut 

Rosa. Resonanz begreift Rosa als den komplementären Gegensatz zur Entfremdung (vgl. Wils 

2019, 16f.). Resonanz ist also der Modus einer „dynamischen Beziehung zur Welt, in dem sich 

Subjekt und Welt […] wechselseitig berühren und transformieren“ (Wils 2019, 18). Dieses bie-

tet, laut Lutz, die Möglichkeit den in der Sozialarbeit gebräuchlichen Begriff der Resilienz, um 

eine soziale Komponente zu erweitern. So ist dieser nicht mehr nur eine individuelle Fähigkeit, 

sondern ruht auf Beziehungen, die zur gemeinschaftlichen Verwandlung der Welt führen kön-

nen (vgl. Lutz 2024, 247). Die Anerkennung des jeweils anderen ist eine grundsätzliche Vo-

raussetzung der Resonanz. Hier eröffnet Lutz eine Verbindung zwischen dem Konzept der 

Resonanz und Freires Theorien. Lutz spricht davon, dass es für Resonanz den Dialog im Sin-

nes Freires braucht (ebd.).  

Lutz Vorschlag ist eine „resonante Gemeinwesenarbeit“ (Lutz 2024, 248). In dieser betrachtet 

er die Lebenswelten der Menschen als Orte von Gemeinschaft und Orte einer möglichen 



33 
 

Veränderung von unten. Diese Orte stehen für ihn wiederrum in dialektischer Beziehung zu 

den Subjekten. In ihren Lebenswelten spüren die Menschen die Auswirkungen der globalen 

Katastrophen und folglich, so Lutz, sind sie auch die Orte, aus denen heraus sich eine Sehn-

sucht nach einer anderen Welt formen kann. In Anlehnung an die Bildungsprozesse bei Freire 

sieht Lutz in der resonanten Gemeinwesenarbeit eine Möglichkeit, dass Menschen in ihrer 

Lebenswelt erkennen, dass ihr Problem kein individuelles ist, sondern viele betrifft. So kann 

die Einsicht nach einer grundsätzlichen gesellschaftlichen Veränderung entstehen. Resonante 

Gemeinwesenarbeit dient für Lutz somit als eine Methode zur Bewusstwerdung der Menschen 

(vgl. Lutz 2024, 248f.). Durch diese Prozesse der Bewusstwerdung in der Lebenswelt können 

Gemeinschaften entstehen, die dann in der Lage sind, ihre Lebenswelt zu verändern. So ent-

stehen Orte, an denen sich die Menschen wohlfühlen. Lutz und Rosa bezeichnen diese Orte 

als „Heimat“ (Lutz 2024, 249f.). Dabei sind sie sich den Implikationen dieses Begriffs bewusst 

und entwerfen einen Heimatbegriff, der eine dynamische Beziehung zur Welt voraussetzt, und 

stellen diese einer starren und ausschließenden Konzeption gegenüber, wie sich diese häufig 

in anderen, eher konservativen Heimaterzählungen findet (vgl. Lutz 2024, 250f.).  

4.2.3. Zwischenfazit 

Ronald Lutz entwickelt in seiner Arbeit Ansätze Freires Theorien in den globalen Norden zu 

übertragen. Dafür übernimmt er große Teile von Freires Grundannahmen, seinen erkenntnis-

theoretischen Überlegungen und seinen konkreten Praxisvorschlägen, kombiniert diese aber 

auch mit anderen Theorien. Lutz findet seinen Ausgangspunkt in den vielfältigen Krisen der 

heutigen Zeit und einer Sozialen Arbeit, die durch Neoliberalisierung nicht mehr politisch wirkt. 

Lutz stimmt mit Freire in der Anerkennung einer Notwendigkeit einer grundsätzlichen Gesell-

schaftsveränderung durchaus überein. Er will dafür die Soziale Arbeit mobilisieren. Diese soll 

ihren Adressat*innen die Möglichkeiten geben Bewusst zu handeln und selbst zu entscheiden 

welche Form eines guten Lebens sie führen wollen und die Gesellschaft so zu gestalten, dass 

dies möglich ist. Lutz und Freire verbindet zum einen das Menschenbild und der positive Be-

zug auf die Fähigkeiten des Menschen Gesellschaft zu gestalten. Zum anderen entnimmt Lutz 

der Pädagogik der Unterdrückten die konkreten Herangehensweisen des Dialogs und der 

Problemformulierenden Bildung. Diese implementiert er in seine Konzeption einer reflexiven 

Gemeinwesenarbeit. Diese bildet eine Praxis, in der die Menschen gemeinsam ihr unmittelba-

res Umfeld nach ihren Vorstellungen gestalten sollen, um von dort größere Gesellschaftliche 

Umstrukturierungen denken zu können.  

 



34 
 

4.3. Timm Kunstreich: Dialogische Soziale Arbeit 

Im Folgenden sollen die Überlegungen von Timm Kunstreich zur dialogischen Sozialen Arbeit 

im Rückgriff auf Paulo Freire dargestellt werden. Kunstreich ist emeritierter Professor für So-

ziale Arbeit. In seinem Werk finden sich an vielen Stellen Verweise auf Paulo Freire. Seine 

Konzeption einer dialogischen Sozialen Arbeit hat er über viele Jahre und in Zusammenarbeit 

mit verschiedenen anderen Autor*innen, wie zum Beispiel Michael May kontinuierlich weiter-

entwickelt (vgl. Kunstreich/May 2020). An dieser Stelle sollen einige der wichtigsten wieder-

kehrenden Elemente herausgearbeitet werden, um einen Überblick zu gewinnen, wie Kunst-

reich die Theorie von Paulo Freire in den Kontext der Sozialen Arbeit in Deutschland überträgt.  

Auch für Kunstreich ist der Sozialen Arbeit das Politische stets immanent. Die Handlungen der 

Sozialarbeiter*innen haben immer Konsequenzen für die Adressat*innen. Die Adressat*innen 

werden entweder bestärkt oder entmutigt, sie werden integriert oder ausgeschlossen. Für 

Kunstreich ist die Stärkung der praktischen Teilhabemacht ein Akt politischer Produktivität. So-

ziale Arbeit muss für ihn die Handlungs- und Erfahrungschancen der Betroffenen vergrößern, 

wenn sie Verelendung der Menschen aufheben will (vgl. Kunstreich 2018, 72). Dabei stehen 

eher pragmatische und handlungstheoretische Ansätze für Kunstreich nicht im Gegensatz zu 

Ansätzen, die den Fokus auf eine kritische Gesellschaftsanalyse legen. Elemente wie Dialog 

und die Überwindung begrenzender Situationen sind für ihn viel mehr Teil einer „transversalen 

Praxis, deren Ziel es ist, schon im Schoße des Alten das Neue experimentell zu entwickeln“ 

(Kunstreich 2009, 301).  

Kunstreich erkennt zwei Linien und Entwicklungsmöglichkeiten in der Sozialen Arbeit, die er 

mit den Codes „für“ und „mit“ beschreibt (vgl. Kunstreich/May 2020, 49). Unter dem Code „für“ 

verhandelt er Strategien, die durch Rationalisierung, Professionalisierung und Kolonialisierung 

Ausdruck von Regulation und Sozialdisziplinierung sind. Diese tragen für ihn so dazu bei He-

gemonie zu sichern (vgl. Kunstreich 2018, 75). Hier könnte in Anlehnung an Freire auch von 

einer unterdrückerischen Praxis gesprochen werden. Das Gegenstück – sozusagen die The-

orie der Befreiung – bildet der Code „mit“. Dieser hat eine antihegemoniale Stoßrichtung und 

sein Anliegen ist für Kunstreich, dass Menschen für ihre eigenen existenziellen Themen durch 

kooperative Strategien aktiviert werden. Des Weiteren spielen die Solidarisierung und die 

Selbstregulierung eine wichtige Rolle. Hiermit meint Kunstreich das Erlangen von Selbstmäch-

tigkeit oder Gegenmacht (vgl. Kunstreich 2018, 75). Paulo Freire steht für Kunstreich in der 

Tradition des Codes „Mit“ und bietet für ihn Anknüpfungspunkte das politische Potenzial der 

Sozialen Arbeit erneut zu entdecken (vgl. Kunstreich 2018, 82). In der Realität sind die Ebenen 

„Für“ und „Mit“ nicht dermaßen holzschnittartig voneinander zu trennen, sondern viel mehr 

stark ineinander verflochten. Häufig überwiegt in der Praxis Sozialer Arbeit für Kunstreich je-

doch das reaktive Element. In der Regel definieren die Professionellen das Problem und 



35 
 

diagnostizieren. Durch die Definitionsmacht der Professionellen, wird die Sichtweise der Be-

troffenen, die häufig von der professionellen Sichtweise divergiert, unterdrückt (vgl. Kunst-

reich/May 2020, 50).  Hier erkennt Kunstreich das Bankierskonzept in der Sozialen Arbeit: 

Adressat*innen werden als Einzelfälle, als pathologische Abweichungen behandelt, die es wie-

der zu integrieren gilt. Für Kunstreich kann eine Praxis der Befreiung so nicht arbeiten. Sie 

kann nicht „für“ jemanden arbeiten, sondern nur „mit“. Die Beteiligten müssten sich als gleich-

wertig anerkennen. Das „Lehrer*innen – Schüler*innen – Verhältnis“ muss aufgehoben werden 

(vgl. Kunstreich/May 2020, 49f.). 

Partizipation als Arbeitsprinzip ist der Versuch diesen Konflikt zwischen den Sichtweisen auf-

zulösen, in dem es „in allen Handlungsfeldern versucht, die pro – aktiven Muster des ,Mit‘ zu 

stärken“ (Kunstreich/May 2020, 50). Vermittelt werden die Beteiligten durch die Situation, wel-

che für Kunstreich Grundlage jeder Überlegung und Handlung im Kontext Sozialer Arbeit bil-

det: In der Situation stehen Menschen durch ihre Handlungen in wechselseitigen Beziehun-

gen. Dieses Beziehungsgeflecht ist für Kunstreich „das besondere und Eigensinnige des So-

zialen“ (Kunstreich/May 2020, 50), dass weder auf „psychische Vorgänge noch auf gesell-

schaftliche Strukturen reduziert werden kann.“ (ebd.) Erst in den konkreten hegemonialen Set-

tings werden für Kunstreich die Probleme hervorgebracht. Mit Blick auf die Situation entstehen 

so in den konkreten Situationen jeweils situative Handlungsspielräume, die durch die Handeln-

den gestaltet werden können. Der Ansatz soll dazu dienen Elemente zu erarbeiten, die es allen 

Beteiligten an der Situation ermöglichen reflektiert und dialogisch in der Situation zu handeln 

(vgl. Kunstreich/May 2020, 51). Um die Beteiligten dazu in die Lage zu versetzen, sind für 

Kunstreich die vier Komponenten des Arbeitsprinzips der Partizipation von Bedeutung. Diese 

sind die Problemsetzung, die Handlungsorientierung, die Assistenz und die Verständigung.  

Die erste Komponente ist die Problemsetzung. Nach Kunstreich muss hier grundsätzlich ge-

meinsam festgelegt werden, wer in der Situation welches Anliegen, beziehungsweise welches 

Problem hat. Es gehe darum die Handlungsperspektiven der Beteiligten so in Beziehung zu 

setzen, dass es eine Eindeutigkeit des Problems, beziehungsweise des Anliegens gibt. Denn 

Kunstreich argumentiert mit Freire, dass dieselbe konkrete Tatsache bei verschiedenen Men-

schen unterschiedliche Komplexe generativer Themen erzeugen kann. Die Beteiligten müssen 

ihre Perspektiven und ihr unterschiedliches Wissen als gleichwertig, aber doch unterschiedlich 

anerkennen (vgl. Kunstreich/May 2020, 51). Ebenso wie das Wissen als unterschiedlich aner-

kannt werden muss, muss die Differenz zwischen Professionellen und Adressat*innen aner-

kannt werden und sich auf ein „gemeinsames Drittes“ (vgl. Kunstreich 2023, 147) geeinigt 

werden. Für Kunstreich ist das gemeinsame Dritte dabei die verhandelte Grundlage, auf der 

die nächsten Handlungsschritte aufbauen können (vgl. Kunstreich et al. 2004, 36).  



36 
 

Um eine gemeinsame Problemsetzung und ein Arbeiten „mit“ zu ermöglichen, greift Kunstreich 

auf Freires Konzeption der Grenzsituationen als Grenze zwischen „sein und menschlicher 

sein“ (Freire 1991, 85) im Widerspruch zwischen Unterdrückenden und Unterdrückten zurück. 

Kunstreich beschreibt Unterdrückung im globalen Norden als vor allem indirekte Praxis, in der 

Menschen in der Verwirklichung ihrer Fähigkeiten und Vermögen blockiert werden (vgl. Kunst-

reich/May 2020, 52). Kunstreich greift auf das Prinzip Kodierung/Dekodierung zurück, um 

diese Zusammenhänge, die von den Menschen oft nur diffus erlebt werden, in ihre Bestand-

teile zu zerlegen und so bearbeitbar zu machen (vgl. Kunstreich/May 2020, 53). In der Ausar-

beitung der Kodierungen bleibt Kunstreich nah an Freire. Kodierungen können für ihn in Form 

von Bildern, Fotos, Videosequenzen oder Szenen erfolgen. Dabei betont auch Kunstreich die 

Notwendigkeit, dass jede Kodierung verschiedene Sichtweisen und Interpretationen zulässt. 

Die Kodierungen können entweder von den Professionellen vorbereitet werden, oder gemein-

sam mit den Adressat*innen entwickelt werden (vgl. Kunstreich/May 2020, 52f.). Im anschlie-

ßenden Dekodierungsprozess sollen die Adressat*innen darin unterstützt werden sich „den 

impliziten Zusammenhang der verschiedenen, in den jeweiligen Kodierungen ikonographisch 

ausgedrückten Aspekten des Blockierungszusammenhangs zu erschließen, dem sie unter-

worfen sind.“ (Kunstreich/May 2020, 54) Hierfür können Methoden wie Fragetechniken aus 

systemischen Ansätzen oder weitere Methoden der Sozialen Arbeit hilfreich sein, so Kunst-

reich (vgl. Kunstreich/May 2020, 54).  

Die zweite Komponente stellt für Kunstreich die Handlungsorientierung dar. Diese stellt die 

Frage wie die Professionellen eine Handlungsorientierung gewinnen und das eigene Handeln 

begründen können (vgl. Kunstreich/May 2020, 56). Sie baut unmittelbar auf der Problemset-

zung auf. Denn nur ein Erkennen des Blockierungszusammenhangs durch Kodierung/Deko-

dierung reicht für Kunstreich nicht unbedingt aus, um auch eine Handlungsperspektive zu ge-

winnen.  Somit gehe es für die Sozialarbeitenden darum gemeinsam mit den Adressat*innen 

Optionen zu finden, was jenseits der Grenze liegen kann. Dafür müssen die blockierenden 

Faktoren von den Adressat*innen als grundsätzlich veränderbar wahrgenommen werden. Nur 

wenn die Blockierungen als realistisch veränderbar begriffen werden, können sie als Zustände 

wahrgenommen werden, denen mit Handeln begegnet werden kann. Die Verwirklichung sol-

cher Möglichkeiten kann jedoch sehr unterschiedliche Formen bei unterschiedlichen Men-

schen annehmen. Deshalb kann die Handlungsorientierung nur im Dialog hergestellt werden 

(vgl. Kunstreich/May 2020, 56). Hierfür schlägt Kunstreich vor Parallel - Kodierungen für einige 

der ermittelten Blockierungszusammenhänge in ihrer Veränderbarkeit zu zeigen, um die Re-

flektion und Vorstellung der Adressat*innen anzustoßen (vgl. Kunstreich/May 2020, 57).  

Als dritte Komponente der Partizipation behandelt Kunstreich die Assistenz. Hier wird der An-

spruch formuliert, dass die Adressat*innen die gemeinsame Aktion als nützliche Assistenz 



37 
 

erleben. Es gehe hier nicht darum die Menschen zu verändern, sondern in dem gemeinsamen 

Dritten gemeinsam die Welt zu verändern (vgl. Kunstreich 2023, 149). Dies bedeute aber kei-

neswegs eine Negierung der eigenen Professionalität. Für Kunstreich kommt sie vielmehr erst 

in diesem Prozess der Problemsetzung und gemeinsamen Handlungsorientierung voll zur Gel-

tung (vgl. Kunstreich/May 2020, 58). 

Die Verständigung bildet für Kunstreich die vierte Komponente der Partizipation. Echte Ver-

ständigung benötige eine Grundhaltung, die eigene Gewissheiten hinterfragt und herausfinden 

will, welche Handlungsoptionen eine konkrete Situation beinhaltet (vgl. Kunstreich/May 2020, 

58). Diese Verständigung gehe über bloßes Verstehen hinaus. Verstehen ist für Kunstreich im 

Dialog lediglich der Ausgangspunkt der Verständigung (vgl. Kunstreich et al. 2004, 34). Nur 

durch Verständigung können Konflikte entstehen, die in zukunftsgerichteten Dialogen kon-

struktiv bearbeitet werden können (vgl. Kunstreich/May 2020, 58). Diese Komponente liegt für 

Kunstreich quer zu den anderen drei Komponenten. Jede der Komponenten ist dabei nur in-

nerhalb eines Verständigungsprozesses denkbar. Insgesamt ist festzuhalten, dass es sich bei 

den einzelnen Komponenten für Kunstreich nicht um trennbare Arbeitsschritte handelt, die 

nacheinander durchgegangen werden. Vielmehr sind die einzelnen Komponenten eng verbun-

den und entfalten nur gemeinsam und im Wechselspiel miteinander eine Wirkung (ebd.).  

Abschließend lässt sich also festhalten, dass Kunstreich ein praktisches und sehr handlungs-

orientiertes Modell der dialogischen Sozialen Arbeit entwirft. Ausgangspunkt ist dabei für ihn 

ein Verständnis von Unterdrückung als indirektes Verhältnis, durch das Verwirklichungschan-

cen der Menschen gehemmt werden und der Versuch durch die eigene Praxis Momente zu 

schaffen, die bereits in den bestehenden Verhältnissen über diese hinausweisen.  Dabei wer-

den zentrale Elemente der Pädagogik der Unterdrückten, vor allem erkenntnistheoretischer 

und praktischer Natur, wie der Dialog und der Prozess der Kodierung/Dekodierung aufgegrif-

fen und so nutzbar gemacht, dass sie dazu beitragen sollen, ein neues Verhältnis zwischen 

Professionellen und Adressat*innen zu schaffen und die Verwirklichungschancen der Adres-

sat*innen zu fördern. Es soll darum gehen utopische Momente schon heute zu schaffen und 

Teil einer gesellschaftlichen Gestaltung von Unten nach oben („bottom up“) zu sein (vgl. Kunst-

reich 2009, 301). Dabei ist der dialogische Ansatz nie nach einem starren Schema umzusetzen 

und kann auch nie Erfolge versprechen. Vielmehr hat die dialogische Methode immer einen 

ungewissen Ausgang, bietet aber für Kunstreich genau deshalb auch immer eine Chance im 

gemeinsamen Prozess „hinter die Grenze zu kommen“ (Kunstreich et al. 2004, 37). 



38 
 

5. Kritische Diskussion 

Um herauszufinden welche Anregungen und Impulse die Soziale Arbeit aus der Pädagogik der 

Unterdrückten ziehen kann, ist es notwendig sich mit den Kritiken an Freires Theorie zu be-

schäftigen und ein kritisches Verhältnis zu den bereits gemachten Versuchen der Adaption zu 

entwickeln. Hierfür soll in diesem Kapitel zunächst erörtert werden, welche Kritiken es an der 

Pädagogik der Unterdrückten gibt. Anschließend soll erneut ein Blick auf die Adaptionsversu-

che geworfen werden. Fraglich ist dabei zum einen welche Kritiken sich an diesen Versuchen 

selbst finden. Zum anderen aber auch in welchem Verhältnis diese Adaptionen Freires zu der 

vorher entwickelten Kritik stehen. Dabei soll auch untersucht werden, ob hier eine Weiterent-

wicklung der Theorie stattfindet, die auf eventuelle Leerstellen reagiert, oder ob kritische As-

pekte übernommen werden.  

5.1. Kritik an der Pädagogik der Unterdrückten 

Zunächst soll sich nun kritisch mit Freires eigenem Werk und den Methoden und Konzepten 

der Pädagogik der Unterdrückten auseinandergesetzt werden. Einerseits findet sich viel kon-

struktive Kritik an Freires Theorie, die auf Leerstellen und Widersprüche hinweist und versucht 

diese produktiv zu überwinden, beziehungsweise auf diese aufmerksam zu machen. Anderer-

seits finden sich auch viele „Kritiken“, die eher auf eine politische Delegitimierung Freires ab-

zielen. Hierzu zählen zum einen Angriffe wie jene von der politischen Rechten in Brasilien. In 

diesen wird Freire als Repräsentant des „herrschenden Kulturmarxismus im Bildungswesen“ 

(Geier 2019) dargestellt und seine Statue als „Schandmal für die Bildung in Brasilien“ (Geier 

2019) bezeichnet. Diese stellen rein politisch motivierte, inhaltsleere Angriffe auf progressive 

Errungenschaften dar und werden in dieser Arbeit nicht weiter inhaltlich diskutiert, da sie of-

fensichtlich rein populistischer Natur sind und an keinem konstruktiven Austausch interessiert 

sind. Spannend ist hingegen, dass auch mit politisch weniger eindeutiger Schlagrichtung im-

mer wieder das Argument vorgebracht wird Freires Pädagogik sei instrumentalisierend und 

würde die Schüler*innen einseitig politisch beeinflussen (vgl. Vismara 2022, 63f.). Eine solche 

Kritik ist allerdings zu simpel und verpasst es den politischen Charakter von Erziehung im 

Allgemeinen zu betrachten. So wird eine falsche Dichotomie eröffnet zwischen Pädagogik in 

Freires Sinne auf der einen Seite und einer vermeintlich „neutralen“ Erziehung auf der anderen 

Seite. Dies verkennt jedoch die Tatsache, dass es keine neutrale Erziehung gibt. Wie Freire 

feststellt, ist jede Erziehung politisch und die Pädagog*innen müssen die Entscheidung treffen, 

ob sie zur Befreiung der Unterdrückten beitragen wollen, oder ob sie am Erhalt des Status Quo 

mitarbeiten (vgl. Shor 2004, 25ff.). Diese Form der Kritik bleibt somit oberflächlich und bietet 

wenig Raum für eine konstruktive Auseinandersetzung. Im Folgenden soll deshalb der Fokus 



39 
 

auf Beiträgen liegen, die eine konstruktivere und tiefgreifendere Auseinandersetzung mit Frei-

res Werk ermöglichen. 

Einige dieser Kritiken beziehen sich sehr grundsätzlich auf Freires theoretische Herangehens-

weise. Häufig wird betont, dass Freire Zeit seines Lebens bekennender Eklektiker gewesen 

ist. Seine Entwürfe sind wie bereits dargestellt keine systematischen Theorien, sondern eine 

aus der Praxis entstandene Zusammenstellung (vgl. Funke 2010, 84). Diese ergibt zwar eine 

kohärente Erziehungskonzeption, führt aber auch zu unterschiedlichen Interpretationsmöglich-

keiten und ist nicht gänzlich frei von inneren Widersprüchen. So finden sich idealistische An-

nahmen, inspiriert durch den frühen Marx, die aber in einer materialistischen Praxis münden 

und den „episthemologischen Bruch“ (Bendit/Heimbucher 1985, 71) bei Marx nicht genügend 

Rechnung tragen. Generell haben auch viele Linke Freires Werk kritisch betrachtet und als zu 

idealistisch und falsche Auslegung des Marxismus kritisiert (vgl. Hahn 2012, 61). 

Auf Ebene der Gesellschaftsanalyse wird des Weiteren kritisiert, dass Freire die Bedingungen 

der Unterdrückung und die an ihr beteiligten Gruppen und Interessenslagen nur unzureichend 

untersucht (vgl. Funke 2010, 90). In der Tat entfaltet sich bei Freire häufig ein eher personali-

siertes Verhältnis von Unterdrückern und Unterdrückten. Dies ergibt sich sicherlich auch aus 

den deutlich unmittelbareren Verhältnissen im damaligen Brasilien, läuft allerdings Gefahr die 

systemische Bedingtheit dieser Verhältnisse zu vernachlässigen und zu stark auf das Verhal-

ten einzelner Unterdrücker zu fokussieren.  

Ein weiterer grundlegender Kritikpunkt an Freires Pädagogik betrifft das Konzept und den Stel-

lenwert der Bewusstwerdung. So wird die Rolle der Bewusstwerdung und des kritischen Den-

kens in dieser tendenziell überhöht, und die Rolle von Emotionen, sozialer Situation und psy-

chosozialen Prozessen auf das Handeln von Menschen vernachlässigt (vgl. Funke 2010, 91).  

Im Rahmen dieser Kritik wird zusätzlich angebracht, dass für einen solchen Prozess überhaupt 

jemand festlegen muss, was als „wahr“ gilt, also was es zu erkennen gilt. Solch eine Kritik wirft 

Freire vor ethnozentrisch zu sein und die „Überlegenheit von Denk- und Handlungsweisen und 

Kulturen gegenüber anderen fest[zu]schreiben und so letztlich hegemoniale Ansprüche eines 

Denkens“ (Funke 2010, 91) darzustellen. Es sei ferner in Freires Werk nicht beantwortet, was 

Menschen machen, nachdem sie ein kritisches Bewusstsein erlangt haben. Es wird die Be-

fürchtung laut Menschen könnten dieses kritische Bewusstsein zu ihrem eigenen Vorteil nut-

zen (vgl. Funke 2010, 90). Freire sagt zwar, wenn die Wirklichkeit der Unterdrückung verwan-

delt wurde, beginnt die zweite Phase der Pädagogik der Unterdrückten, in welcher diese allen 

Menschen im fortwährenden Streben nach Freiheit gehört (vgl. Freire 1991, 41). Er macht 

jedoch für einige Kritiker*innen keinen ausreichenden Entwurf wie diese Gesellschaft ausse-

hen kann (vgl. Funke 2010, 90).   



40 
 

Auch an Freires Konzeption des Dialogs wird Kritik formuliert. So betont Freire zwar die Not-

wendigkeit des Dialogs und nennt auch Grundvoraussetzungen, die es braucht, um diesen 

Dialog herstellen zu können. Jedoch verpasse er es eine umfassende Analyse der Vorausset-

zungen auszuarbeiten, unter denen ein Dialog in seinem Sinne stattfinden kann. So laufe ein 

Dialog immer Gefahr, dass er „bestehende Wissensbestände und Machtverhältnisse reprodu-

ziert“ (Funke 2010, 98). Diese fehlende Auseinandersetzung mit strukturellen Ungleichheiten 

und unterschiedlichen Unterdrückungsmechanismen innerhalb der Gruppe der Unterdrückten 

wird auch durch die Kritik von Feminist*innen an Freires Werk deutlich. So seien Frauen* und 

ihre Erfahrungen im Werk Freires unsichtbar (vgl. Mayo 2008, 7). Die prominenteste Vertrete-

rin dieser Kritik ist bell hooks. Hooks formuliert eine scharfe Kritik an Freires patriarchaler 

Sichtweise. Gleichzeitig betont hooks allerdings auch ihre Bewunderung für Freire und die 

Bedeutung seiner Werke für ihren eigenen Werdegang. Hooks kritisiert das Paradigma der 

Befreiung in Freires Werk sei „phallozentrisch“ (hooks 1994, 49). Dies macht hooks zum einen 

an der Sprache in Freires Werk fest und zum anderen an seiner Konzeption von Freiheit. Frei-

heit und die Erfahrung patriarchaler Männlichkeit seien darin so miteinander verwoben, als 

wären sie untrennbar voneinander (vgl. hooks 1994, 49). Auch aus rassismuskritischer Per-

spektive finden sich zwei Stränge der Kritik an Freire: Zum einen wird Freire vorgeworfen, dass 

sein Denken stark in der europäischen Ideengeschichte wurzelt und wenig Einflüsse aus dem 

globalen Süden zeigt (vgl. Schroeder 2024, 107). Zum anderen wird kritisiert Freire habe seine 

eigene Rolle als weißer Mann christlichen Glaubens nicht ausreichend reflektiert (vgl. Funke 

2010, 286).  

Neben den Kritiken zu der fehlenden Analyse verschiedener Unterdrückungsverhältnisse fin-

det sich ebenfalls Kritik aus ökologischer Perspektive. Eng geknüpft an die Anthropologie in 

Freires Schriften wird die Rolle der Natur und das Verhältnis des Menschen zu dieser kritisiert. 

So stünden sich Mensch und Natur in dieser gegenüber. Zwar seien Mensch und Welt als 

Polaritäten weiter verbunden, diese Verbundenheit bedeute für Freire aber auch, dass die Welt 

gewissermaßen erst mit dem Menschen entsteht und ohne Benennung und menschliche Ar-

beit nicht sein kann (vgl. Schorr/Lieb 2024, 171). Die Natur habe lediglich die Rolle Erkennt-

nisobjekt des Menschen zu sein. Die Beziehung vom Menschen zu seiner nicht – menschli-

chen Umwelt ist somit eine Subjekt – Objekt Beziehung. Die Natur als eigenständige Akteurin, 

die es zu schonen und anzuerkennen gilt, komme in der Pädagogik der Unterdrückten nicht 

vor. Freires Position sei hier stark kulturessentialistisch: Es geht um die Grenzverschiebung 

des Menschen, wobei Kritiker*innen die Frage stellen, ob nicht solche Grenzverschiebungen 

überhaupt erst zu einem ausbeuterischen Verhältnis gegenüber der Natur geführt haben, wie 

wir es aktuell beobachten können (vgl. Schorr/Lieb 2024, 173). 



41 
 

Die Kritik an der Pädagogik der Unterdrückten umfasst somit viele verschiedene Facetten und 

reicht von grundsätzlichen Annahmen bis hin zu eher konkreten Fragen. Von großer Relevanz 

sind meiner Meinung nach jene Beiträge zum Beispiel von Feminist*innen wie bell hooks, die 

zu Recht auf Leerstellen in Freires Auffassung von den Unterdrückten hinweisen. Perspektiven 

und Lebensrealitäten von Frauen* kommen in diesen nicht vor. Dabei muss eine Pädagogik 

der Unterdrückten auch der Heterogenität der Unterdrückten Rechnung tragen. Der Praxisent-

wurf von Freire würde mit seinem Ansatz an den Lebensrealitäten der Menschen auch die 

Möglichkeit bieten die spezifischen Unterdrückungserfahrungen von Menschen zu thematisie-

ren. Gerade auch Bewusstwerdungsprozesse von Frauen* in Bezug auf ihre gesellschaftlich 

zugeschriebene Rolle und die Bedeutung von Reproduktionsarbeit für das kapitalistische Sys-

tem würde dabei durchaus relevante und spannende Möglichkeiten bieten. Des Weiteren 

muss diese Heterogenität sicherlich auch eine Rolle in der Konzeption von Dialog und auch 

den Zusammenkünften der Kulturzirkel haben. Zwar halte ich es für richtig und notwendig die 

Menschen aufgrund ihrer geteilten objektiven Interessen zusammen zu bringen, dennoch dür-

fen die gesellschaftlichen Macht- und Unterdrückungsverhältnisse, die auch innerhalb dieser 

Gruppen wirken, nicht vernachlässigt werden. Spannend ist hierbei, dass Freire selbst später 

in seinem Leben einer feministischen Kritik an seinen Schriften durchaus zugestimmt hat, zeit-

glich aber auch betont hat, er wolle den Fokus auf die Klassenanalyse nicht verlieren (vgl. 

Freire 2007, 58). Das ist auch deswegen bemerkenswert, weil in meiner Wahrnehmung gerade 

auch diese Betonung des Widerspruchs zwischen antagonistischen Klassen in Freires Werk 

kritisiert wird. Hier wird sehr deutlich, dass Freire auch aus einer marxistischen und revolutio-

nären Perspektive schreibt. Dies scheint für einige seiner Leser*innen deutlich unbequemer 

zu sein als ein Fokus auf den Dialog oder die Kritik an der Bankiers-Erziehung. Und auch wenn 

ich der Meinung bin, dass Freires Analyse sicherlich an einigen Stellen nicht die volle Komple-

xität der Wirklichkeit und ihrer unterdrückerischen Strukturen berücksichtigt, bin ich der An-

sicht, dass seiner grundsätzlichen Klassenanalyse zuzustimmen ist. Diese gilt es weiterzuent-

wickeln und zu präzisieren, statt sie grundsätzlich zu negieren.  

Zusammengefasst stellen wir fest, dass in der Auseinandersetzung mit der Pädagogik der Un-

terdrückten wichtige Anmerkungen gemacht wurden, die eine kritische Auseinandersetzung 

und Adaption berücksichtigen muss. In Freires Werk ist es gleichzeitig aber auch angelegt, 

dass diese verschiedene Lesarten und Anwendungen zulässt. Dies gilt natürlich in gewissem 

Maße für jede Theorie, aufgrund von Freires Eklektizismus und einer Zusammenstellung der 

Theorie aus der Praxis heraus, scheint die Pädagogik der Unterdrückten herfür allerdings be-

sonders anfällig. Jeder seriöse Versuch Freires Werk für die eigene Praxis nutzbar zu machen, 

sollte sich dieser Spannungen zumindest bewusst sein, um eine konstruktive und kritische 

Haltung dazu einnehmen zu können.   



42 
 

5.2. Kritische Diskussion der Übertragung der Pädagogik der Unterdrückten 

Nachdem nun dargestellt wurde, welche kritischen Diskussionen es rund um die Pädagogik 

der Unterdrückten gibt, soll nun der Blick zurück gehen auf die Versuche diese Theorie für die 

sozialarbeiterische Praxis in Deutschland zu nutzen. Hierfür sollen zunächst einige allgemei-

nere Vorüberlegungen zur Übertragbarkeit von Freires Arbeit aus seinem Entstehungskontext 

in andere Zusammenhänge gemacht werden.  

Mit Blick auf die bisherigen Darstellungen zur Pädagogik der Unterdrückten stellen wir fest, 

dass diese verschiedenste Ebenen umfasst, die für eine mögliche Übertragung in Frage kom-

men und berücksichtigt werden müssen. So besteht die Pädagogik der Unterdrückten aus 

allgemeinen Analysen und Freires Menschenbild, erkenntnistheoretischen Überlegungen und 

auch konkreten Bildungsbeispielen aus Freires Praxis in den Kulturzirkeln Brasiliens. Auf all 

diesen Ebenen sind Fragen der Übertragbarkeit unterschiedlich zu beantworten. Als Theorie 

der Praxis, die immer an der konkreten Wirklichkeit der Menschen ansetzt, verbietet sich eine 

unreflektierte Übernahme ohne die je spezifischen lokalen und zeitlichen Hintergründe zu be-

rücksichtigen (vgl. Freire 2007, 22).  

Eine umfassende Untersuchung der Möglichkeiten und Begrenzungen der Übertragbarkeit 

nehmen Bendit und Heimbucher vor: Mit Blick auf die theoretische Übertragbarkeit Freires 

untersuchen Sie Freires Werk auf Universalia, also nicht unmittelbar situationsgebundene kon-

zeptionelle Aspekte. Diese Universalia sehen Bendit und Heimbucher zum einen auf der 

Ebene der philosophischen Wurzeln des Werks. Das philosophisch – anthropologische Men-

schenbild und die Umkehrung dessen auf die konkrete Situation halten die Autoren für über-

tragbar (vgl. Bendit/Heimbucher 1985, 71). Das eigentlich generalisierbare liegt für Bendit und 

Heimbucher allerdings in der methodischen Vorgehensweise. Universell und übertragbar ist 

für die Autoren vor allem „das der Methode unterliegende, strukturierende Konstruktionsprin-

zip, das den Neuentwurf der Methode in jeweils konkreten makro- und mikrosozialen […] Be-

dingungen verlangt.“ (Bendit/Heimbucher 1985, 72) Die Logik einer jeden Pädagogik im Sinne 

der Unterdrückten muss dabei sein, die objektiven gesellschaftlichen Situationen von Unter-

drückung zu identifizieren und diese verändern zu wollen (vgl. Bendit/Heimbucher 1985, 73). 

Diese grundlegende Bestrebung Veränderung über Bewusstwerdung zu erreichen ist das der 

Methode inhärente Ziel und bildet in dieser Auffassung das „wesentlichste Charakteristikum 

der Freireschen Konzeption“ (Bendit/Heimbucher 1985, 73). Bendit und Heimbucher arbeiten 

aus ihren Beobachtungen drei verschiedene Übertragungsarten der Theorie Paulo Freires her-

aus: In der ersten Möglichkeit werden die Konstruktionsprinzipien von Freire übernommen und 

auf die Bedingungen der Industrienationen übertragen. Anthropologische, soziologische und 

pädagogische Konzepte werden übernommen. Dies wird von ihnen als orthodoxes Vorgehen 

bezeichnet. Demgegenüber steht die kritisch – historische Übertragung, die sich kritisch mit 



43 
 

Freires Konstruktionsprinzipien, wie dem Menschenbild auseinandersetzt. Die Dritte Art der 

Übertragung identifiziert lediglich einzelne methodische Elemente, die sich als wirkungsvoll 

bewiesen haben und übernimmt diese in die eigenen Programme (vgl. Bendit/Heimbucher 

1985, 81f.). Um Handlungsfelder und Themen für eine Übertragung festzulegen ist es nach 

Ansicht der Autoren entscheidend eine Analyse der sozialen Ausgangsbedingungen, der vor-

herrschenden Kultur und dem entsprechenden Bewusstsein vorzunehmen (vgl. Bendit/Heim-

bucher 1985, 102). 

Bevor der Charakter der einzelnen bereits vorgestellten Übertragungsversuche näher be-

leuchtet wird, gilt es eine generelle Feststellung zu treffen. Die Pädagogik der Unterdrückten 

ist kein Text geschrieben für Sozialarbeiter*innen. Wie bereits in der zeitgeschichtlichen Ein-

ordnung dargelegt, wendet die Pädagogik der Unterdrückten sich gegen die bestehende Ge-

sellschaftsordnung und will diese revolutionär überwinden. Sozialarbeiter*innen werden im 

Text an einer Stelle erwähnt und zwar als mögliche kulturelle Invasoren, die die Mitbestim-

mungsmacht des Volkes unterlaufen (vgl. Freire 1991, 136). Eine Auseinandersetzung mit 

Freires Praxis muss sich somit immer auch in diesem Spannungsfeld zwischen dem revoluti-

onären Charakter des Textes und dem eigenen Professionsverständnis und einem Mandat 

gegenüber dem eigenen Auftraggeber bewegen und positionieren.  

Übernehmen wir die Kategorien und wenden diese auf die bereits vorgestellten Übertragungs-

versuche an, so lässt sich feststellen, dass eine dogmatische Übertragung Freires eigentlich 

nicht zu finden ist. Die Adaptionen bewegen sich vielmehr zwischen der zweiten und dritten 

festgestellten Übertragungsart und setzen sich teilweise kritisch mit den Konstruktionsprinzi-

pien der Pädagogik der Unterdrückten auseinander und übernehmen mal nur einzelne Metho-

den aus der Theorie. Werden nur einzelne Methoden der Theorie übernommen und die dahin-

terliegenden Motivationen und Überlegungen ignoriert, wird die Theorie in entscheidender 

Weise verändert und die Gefahr beliebig zu werden ist groß (vgl. Bendit/Heimbucher 1985, 

72). So verhält es sich meiner Meinung nach zum Beispiel mit den Ausführungen zu generati-

ven Bildern von Silvia Staub – Bernasconi. Es geht nicht darum diesen ihre Sinnhaftigkeit ab-

zusprechen, doch durch das Beiseitelassen der grundlegenden Überlegungen zur Zielsetzung 

der Pädagogik der Unterdrückten und dem Fokus auf die Generativen Bilder als einzelnes 

Instrument, entsteht ein recht beliebiger Praxisentwurf. Dieser bezieht sich zwar auf Freire, 

lässt aber dennoch einen Großteil seiner Überlegungen außen vor und lässt den gesellschafts-

verändernden Charakter der Pädagogik der Unterdrückten unbeachtet. 

Anders verhält es sich mit den beiden Ansätzen von Ronald Lutz und Timm Kunstreich, die in 

dieser Arbeit detaillierter vorgestellt wurden. Ronald Lutz übernimmt zentrale Konstruktions-

prinzipien von Freire, sowohl auf der Ebene der Grundannahmen, der erkenntnistheoretischen 



44 
 

Überlegungen und auch der konkreten Handlungsanforderungen. Er übernimmt diese aller-

dings nicht komplett und dogmatisch, sondern nimmt eine kritische Auseinandersetzung mit 

den aktuellen Krisen auf gesellschaftlicher Ebene vor. Die Aufgabe der Sozialarbeiter*innen in 

diesen ist für Lutz, wie bereits dargestellt, an der Bewusstwerdung ihrer Adressat*innen mit-

zuwirken. So wie Freire den spezifischen Beitrag des Erziehers zur Öffnung der Gesellschaft 

beschreibt, könnte man bei Lutz vom spezifischen Beitrag der Sozialarbeiter*innen sprechen.  

Mit Blick auf die Übertragung von Grundannahmen, zeigen diese sich vor allem in den Ähn-

lichkeiten im Menschenbild. Dies ist besonders spannend, sind diese in ihrem ideologischen 

Hintergrund unterschiedlich gewachsen, kommen aber dennoch zu ähnlichen Ergebnissen, 

beziehungsweise Schlussfolgerungen. Lutz bezieht sich mehr auf einen aufklärerischen Hin-

tergrund als auf einen religiösen. Er übernimmt das Menschenbild und die dahinterliegenden 

Werte also nicht einfach so von Freire, sondern bezieht sich gemeinsam mit ihm auf eine 

„Anthropologie der Hoffnung“, die von der Gestaltungsfähigkeit des Menschen überzeugt ist. 

Hier zeigt sich also wie Anschlussfähig einzelne Elemente des anthropologischen Entwurfs 

sein können, selbst wenn der weltanschauliche Hintergrund divergiert. Im Hinblick auf die Kri-

tiken an Freires Überlegungen greift Lutz den Widerspruch Mensch – Natur in seiner Arbeit 

auf. Hierin ist eine Abweichung von Freires Konzeption zu sehen, beziehungsweise in gewis-

ser Weise auch eine Weiterentwicklung, wenn wir auf die bereits dargelegte Kritik aus ökolo-

gischer Perspektive an der Pädagogik der Unterdrückten zurückschauen. Zwar entwirft Lutz 

mit der „resonanten Gemeinwesenarbeit“ einen Vorschlag für die von ihm geforderte Neukon-

zipierung Sozialer Arbeit, dieser bleibt in seiner konkreten Umsetzung allerdings vage. So wäre 

es meiner Meinung nach von besonderer Relevanz zu erarbeiten, wie die Prozesse der Be-

wusstwerdung in diesem Setting der Gemeinwesenarbeit umgesetzt werden können. Denn 

gerade die Menschen, die unter den aktuellen Verhältnissen am meisten leiden für ihre eige-

nen Interessen zu mobilisieren ist ein komplexes Problem, an dem die verschiedensten Grup-

pen und Institutionen scheitern. So ist auch mit dem besten Entwurf einer dialogischen Praxis 

und Selbstbestimmung in der eigenen Lebenswelt nicht viel gewonnen, wenn die Menschen 

sich zu einer solchen nicht motivieren lassen. 

Auch Kunstreich übernimmt einige der zentralen Konstruktionsprinzipien von Freire, jedoch in 

geringerem Umfang als Lutz. Bei Kunstreich spielen hauptsächlich die Aspekte rund um Ban-

kiers-Erziehung und Bewusstwerdung, so wie die konkreten Maßnahmen in Form von Kodie-

rung/Dekodierung eine große Rolle. Interessant ist hier zu bemerken, dass Kunstreich die 

Muster der Sozialen Arbeit „Mit“ in allen Bereichen stärken will. Seine Überlegungen unter-

scheiden sich zu denen von Lutz darin, dass er einen weniger konkreten Vorschlag für ein 

Handlungsfeld der Sozialen Arbeit macht, sondern Freires Theorien nutzen will, um das Ver-

hältnis zwischen Professionellen und Adressat*innen generell umzuformen. So ergibt sich in 



45 
 

Kunstreichs Ansatz eine weniger unmittelbare Perspektive der Gesellschaftsveränderung als 

bei Lutz. Besonders spannend in Kunstreichs Arbeit ist, wie ausführlich er auf die Prozesse 

von Kodierung und Dekodierung eingeht und diese für die Praxis der Sozialen Arbeit nutzbar 

machen will. Hier könnte meiner Meinung nach der Ansatz von Lutz von den Ausführungen 

Kunstreichs profitieren. Die Einführung der Überlegungen Freires in die Professionelle Bezie-

hung von Sozialarbeiter*innen durch Kunstreich ist meiner Meinung nach ein notwendiger und 

gewinnbringender Schritt. Dennoch muss angemerkt werden, dass er meiner Meinung nach 

die Gefahr beinhaltet ein kollektives Moment zu verpassen und sich mit der „besseren“ Ge-

staltung individueller Beziehungen abzufinden. So ist diese Neugestaltung der Beziehungen 

sicherlich ein notwendiger, aber meiner Meinung nach kein hinreichender Schritt. So wie Lutz 

Theorie von der konkreten Ausführung der Bewusstwerdungsprozesse profitieren könnte, 

könnte Kunstreichs Ansatz meiner Meinung nach von einer unmittelbareren Rückführung in 

kollektive Strukturen profitieren. Dies erscheint nur logisch, wenn Kunstreich den Anspruch 

formuliert mit den Adressat*innen das „gemeinsame Dritte“ (Kunstreich 2023, 149) zu verän-

dern. Dies wird sich in den meisten Fällen nicht ausschließlich aus den Beziehungen zwischen 

Professionellen und Adressat*innen realisieren lassen.  

Mit Blick auf die zwei in dieser Arbeit detaillierter vorgestellten Übertragungsversuche lässt 

sich meiner Meinung nach festhalten, dass beide wichtige Impulse aus der Pädagogik der 

Unterdrückten für die Soziale Arbeit in Deutschland ziehen. Interessant ist hierbei, dass in 

beiden Ansätzen die Frage nach der Übertragbarkeit des Ansatzes in die vorherrschenden 

Verhältnisse nicht tiefer diskutiert wird. Vielmehr wird das dem Ansatz zu Grunde liegende 

Paradigma angewandt, dass es darum geht die Bedingungen der Unterdrückung auszu-

machen und dann Möglichkeiten zu finden diese zu überwinden. Ronald Lutz betont zwar die 

Notwendigkeit einer ökologischen Auseinandersetzung, ansonsten sind Kritiken an Freire, be-

ziehungsweise kritische Weiterentwicklungen in der Auseinandersetzung mit der Pädagogik 

der Unterdrückten, allerdings nicht sichtbar in die jeweiligen Übertragungsversuche eingeflos-

sen.  

Eine Auseinandersetzung, die meiner Meinung nach beide Ansätze leider verpassen, ist die 

Frage wie Prozesse der Bewusstwerdung heutzutage aussehen können, beziehungsweise 

welche Besonderheiten und Unterschiede zu Freires Kontext diese haben. So beschreibt 

Freire, dass im Prozess von Kodierung/Dekodierung die Teilnehmenden ein „Verständnis ihres 

eigenen Verständnisses“ (Freire 1991, 96) erlangen und sich so kritisch zu ihrem eigenen 

Denken und Handeln in Beziehung setzen können und dies in der Folge verändern. Gesell-

schaftliche Zuspitzungen und Polarisierungen, unter anderem auch gefördert durch die Ein-

flussnahme von Sozialen Medien, lassen solche Prozesse für mich persönlich heute noch 

komplexer als ohnehin schon erscheinen. So entscheiden sich Menschen häufig gegen ihre 



46 
 

eigenen Objektiven Interessen und das, obwohl sie in der Lage wären auf die Informationen 

zuzugreifen, die ihnen zeigen, dass zum Beispiel bestimmte Parteien offensichtlich Politik ge-

gen die Interessen der lohnabhängigen Klasse machen. Oder anders gesagt: Das Erfordernis 

die sozialen Ausgangsbedingungen, die vorherrschende Kultur und das entsprechende Be-

wusstsein der Menschen zu analysieren wird hier in meinen Augen nur unzureichend erfüllt. 

Hier sehe ich Gefahr, dass die Kritik an Freires Ansatz als zu sehr auf das rationale Denken 

fokussiert nicht genutzt wird, sondern der selbe Fehler wiederholt wird und komplexe Prozesse 

zu monokausal und idealistisch behandelt werden.  

5.3. Zwischenfazit 

Die Pädagogik der Unterdrückten ist heute noch Inspiration und Anregung für eine Vielzahl 

von Praxisentwürfen. Die verschiedenen Ansätze bedienen sich dabei in sehr unterschiedli-

cher Intensität den Überlegungen von Freire. Häufig finden sich Verweise auf seine zentralen 

Überlegungen zu Dialog und Bewusstwerdung. Eine Übertragung muss ihre jeweils lokalen 

Gegebenheiten berücksichtigen. Es zeigt sich allerdings auch, dass es dabei hilfreich sein 

kann ein differenziertes Verhältnis zu der Pädagogik der Unterdrückten und ihren unterschied-

lichen Bestandteilen, beziehungsweise zu den unterschiedlichen Ebenen in Freires Denken 

zu entwickeln. So sollte eine Übertragung immer auch eine kritische Auseinandersetzung zur 

Grundlage haben und die Pädagogik der Unterdrückten in ihrer Gesamtheit und ihrem Entste-

hungskontext betrachten. Die Frage danach welche Zustände Freire vorgefunden hat und für 

was er sich mit welchen Mitteln einsetzt, kann zur wichtigen Reflexionsfolie für die eigene 

Praxis werden und einer Beliebigkeit in der Auseinandersetzung mit Freire entgegenwirken. 

So kann es natürlich auch von Nutzen sein lediglich einzelne Elemente der Pädagogik der 

Unterdrückten zu verwenden, doch sollte dies immerhin bewusst geschehen. Arbeiten wie die 

vorgestellten von Timm Kunstreich und Ronald Lutz sind wichtige Werke für die Übertragbar-

keit der Pädagogik der Unterdrückten in den Kontext der Sozialen Arbeit in Deutschland. Sie 

zeigen welches Potenzial in den Ideen Freires noch immer liegt, weisen aber gleichwohl auch 

auf Aufgaben und Leerstellen hin, die es noch zu füllen gilt. In diese gilt es auch die Vielzahl 

an kritischen Weiterentwicklungen zu Freires Werk miteinzubeziehen.  

 

 

 



47 
 

6. Fazit und Ausblick 

Schauen wir abschließend auf die Frage zurück, welche Impulse die Pädagogik der Unter-

drückten der Sozialen Arbeit in Deutschland heutzutage geben kann, zeigt sich ein durchaus 

differenziertes Bild. So gilt es bei dieser Frage die verschiedenen Ebenen von Freires Werk 

anzuerkennen und zu untersuchen, welche Impulse aus welcher jeweiligen Ebene gezogen 

werden können. Sowohl in den Grundannahmen über Menschenbild und Gesellschaftsana-

lyse, in den erkenntnistheoretischen Grundannahmen und in den konkreten Vorstellungen von 

Praxis können Aspekte gewinnbringend übertragen werden. Dennoch kann bei keinem dieser 

Aspekte die konkrete gesellschaftliche Formation außer Acht gelassen werden, in dem die 

jeweiligen Personen sich bewegen. Je konkreter die Aspekte sind, die übertragen werden sol-

len, je detaillierter gilt es auch, diese an den Kontext anzupassen. Mit Blick auf die in dieser 

Arbeit vorgestellten Praxisansätze ist festzuhalten, dass sie aus der Freire Lektüre ein Bild von 

den Adressat*innen ihrer Arbeit ziehen, dass auf Selbstbestimmung und der Fähigkeit das ei-

gene Leben zu gestalten baut. Hieran orientiert sich auch das jeweilige Verständnis der Rolle 

der Professionellen in dieser Beziehung. Gerade in Zeiten der neoliberalen Ausrichtung Sozi-

aler Arbeit, in der häufig ökonomisch argumentiert wird und die Menschen lediglich einen Um-

gang mit den immer schlechteren Verhältnissen finden sollen, ist die Haltung Freires nicht die 

Menschen zu verändern, sondern mit ihnen gemeinsam die unterdrückerische Wirklichkeit 

eine zwar sehr grundlegende, aber dadurch nicht weniger wichtige Haltung und ein sehr aktu-

eller Impuls für die Soziale Arbeit. Dabei dürfen jedoch nicht die Leerstellen von Freires Päda-

gogik ignoriert werden. Diese markieren viel mehr Aufgaben, die es zu bearbeiten gilt, um eine 

echte Pädagogik der Unterdrückten zu entwerfen, die auch die verschiedenen Ausprägungen 

von Diskriminierung innerhalb der Gruppe der Unterdrückten anerkennt und zum Ausgangs-

punkt des eigenen Handelns macht. 

In der Überzeugung von der Gestaltungsfähigkeit der Menschen und der grundlegenden Her-

angehensweise der Pädagogik der Unterdrückten liegen für mich die wichtigsten Erkenntnisse 

aus der Lektüre von Freires Pädagogik. In der Rezeption dieser wird man häufig mit dem Ein-

druck konfrontiert, dass die Leistungen von Freires Bildungsarbeit zwar beeindruckend sind, 

aber dennoch in keiner Form für die Praxis im kapitalistischen Zentrum zu nutzen. Doch das 

grundlegende Axiom der Pädagogik der Unterdrückten in einer Analyse der bestehenden Un-

terdrückungsverhältnisse und der Frage wie diese progressiv, gemeinsam mit den Massen der 

Menschen überwunden werden können, scheint mir hoch aktuell. Gerade in den von Unsicher-

heiten geprägten Zeiten in denen wir Leben, in denen „der Kapitalismus seine eigenen politi-

schen Grundlagen verschlingt“ (Fraser 2023), ist es von enormer Bedeutung Methoden zu 

entwickeln, die der angeblichen Alternativlosigkeit und dem Kapitalismus als „Ende der Ge-

schichte“, etwas entgegenstellen können. Hierfür halte ich Freires Ansatz der 



48 
 

Bewusstwerdung für relevant und die daran anknüpfenden Debatten für höchst aktuell. Diese 

Zielbestimmung fordert die Soziale Arbeit heraus sich mit ihren politischen Wurzeln und dem 

eigenen Mandat kritisch auseinanderzusetzen, wie auch schon Ronald Lutz zutreffend ange-

merkt hat (vgl. Lutz 2020, 72f.). In dieser Auseinandersetzung gilt es zu fragen, ob sich die 

Soziale Arbeit immer noch auf Seiten der Unterdrückten verordnet und wenn ja, wie sie sich in 

der aktuellen politischen Gemengelage auf ihre Seite stellen kann. Hierin gilt es meiner Mei-

nung nach auch das Verhältnis zwischen Sozialer Arbeit und sozialen Bewegungen zu be-

trachten und auf momentan nicht genutzte Potenziale zu untersuchen. Außerdem bieten in 

meinen Augen auch die methodischen Überlegungen Freires und die daran anschließenden 

Gedanken von Lutz und Kunstreich Anregungen für die konkrete Praxis der Sozialen Arbeit. 

Hier wäre es meiner Meinung nach interessant Möglichkeiten von Kodierung/Dekodierung und 

dem Dialog, vermittelt durch die Welt in der Arbeit im lokalen Kontext zu untersuchen und 

weiterzuentwickeln. Sie bieten meiner Meinung nach spannende Ansätze, auch um mit Men-

schen in Diskussionen zu kommen, die sich beispielweise rechten Parteien zugewandt haben, 

oder sich in verständlicher Resignation von jeder Mitbestimmung abgewandt haben. Wie mo-

mentan sehr offensichtlich wird, können diese nicht durch „Schlagworte und Kommuniqués“ 

(Freire 1991, 51) überzeugt werden. Diesem Problem mit dialogischer Praxis begegnen ist 

sicherlich noch keine hinreichende Bestimmung einer Praxis, die diese Probleme lösen kann, 

aber meiner Meinung nach ein notwendiger erster Schritt, um dies überhaupt wieder denken 

zu können. So wird eine kritische Auseinandersetzung mit der Pädagogik Freires für die Sozi-

ale Arbeit auch eine Frage des eigenen Selbstverständnisses und des eigenen Mandats. 

Abschließend lässt sich somit für mich zusammenfassen, dass die Pädagogik der Unterdrück-

ten auch heute noch ein Werk von großer Relevanz ist. Zwar ist es nicht möglich aus diesem 

klare Anweisungen zu übernehmen, aber wenn sich die Mühe gemacht wird Freires Forderung 

nachzukommen und ihn „neu zu erfinden“ steckt in den Grundüberlegungen und Überzeugun-

gen immer noch enormes gesellschaftsveränderndes Potenzial. So scheint heute eine der 

größten Faszinationen und Potenziale von Freires revolutionärem Optimismus auszugehen 

(vgl. McLaren/Leonard 2004, 11).  

Ich möchte diese Arbeit mit dem Appel schließen diese unbequeme Aufgabe nach Wegen zu 

suchen, die Gesellschaft gemeinsam mit den Unterdrückten zum besseren zu verändern, an-

zugehen. Hierfür kann es keine fertigen Konzepte und Wege geben, aber Werke wie die „Pä-

dagogik der Unterdrückten“ können wichtige Wegweiser in diesem Suchprozess sein. Und 

auch wenn diese Wege und Methoden keine unmittelbaren Erfolge liefern, gilt es sich an Frei-

res Optimismus ein Vorbild zu nehmen, denn: „Hoffnung besteht eben nicht darin, daß man 

die Arme übereinander schlägt und wartet. Solange ich kämpfe, werde ich von Hoffnung be-

wegt, und wo ich in Hoffnung kämpfe, kann ich warten.“ (Freire 1991, 75) 



49 
 

Literaturverzeichnis 

Adick, Christel (2019): Warum gerade Freire? Seine pädagogische und erziehungswissen-
schaftliche Bedeutung. In: Dialogische Erziehung, Paulo-Freire-Verlag : Oldenburg, 23 (1–2), 
7–18. 

Baros, Wassilios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, Solvejg/Schroeder, Joachim (Hrsg.) (2024): Kri-
tische Pädagogik und Bildungsforschung: Anschlüsse an Paulo Freire. Wiesbaden: Springer 
Fachmedien Wiesbaden. 

Bendit, René/Heimbucher, Achim (1985): Von Paulo Freire lernen: ein neuer Ansatz für Päda-
gogik und Sozialarbeit. 3. Aufl. Weinheim München: Juventa-Verl. 

Boal, Augusto (2011): Theater der Unterdrückten. 1. Aufl., [Nachdr.]. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. 

Böhnke, Petra/Dittmann, Jörg/Goebel, Jan (Hrsg.) (2018): Handbuch Armut: Ursachen, 
Trends, Maßnahmen. Opladen Toronto: Verlag Barbara Budrich. 

Bucher, Georg (2024): „Empowerment“: Beobachtungen zur Rezeption Freires und gegenwär-
tigen Herausforderungen ‚kritischer‘ Pädagogik in religionspädagogischer Perspektive. In: Ba-
ros, Wassilios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, Solvejg/Schroeder, Joachim (Hrsg.), Kritische Pä-
dagogik und Bildungsforschung. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden, 355–371. 

Dabisch, Joachim (2024): Kritische Pädagogik im Unterricht – Freires Dreiklang von Dialog, 
Situation und Problemlösung. In: Baros, Wassilios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, Solvejg/Schro-
eder, Joachim (Hrsg.), Kritische Pädagogik und Bildungsforschung. Wiesbaden: Springer 
Fachmedien Wiesbaden, 91–102. 

Fanon, Frantz (2024): Die Verdammten dieser Erde. 20. Auflage. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. 

Fraser, Nancy (2023): Der Allesfresser: Wie der Kapitalismus seine eigenen Grundlagen ver-
schlingt. Deutsche Erstausgabe. Berlin: Suhrkamp. 

Freire, Paulo (1983): Erziehung als Praxis der Freiheit: Beispiele zur Pädagogik d. Unterdrück-
ten. 27.-29. Tsd. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Freire, Paulo (1991): Pädagogik der Unterdrückten: Bildung als Praxis der Freiheit. 101.-103. 
Tsd. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Freire, Paulo (2007): Bildung und Hoffnung. Münster München Berlin: Waxmann. 

Friesenbichler, Bianca (2007): Paulo Freire. In: Magazin erwachsenenbildung.at, Bundesmi-
nisterium für Unterricht, Kunst und Kultur : Wien. 

Frietzsche, Moritz (2025): Klassismuskritische Impulse für die Soziale Arbeit im Anschluss an 
Paulo Freire. In: Seeck, Francis/Steckelberg, Claudia (Hrsg.), Klassismuskritik und Soziale 
Arbeit: Analysen, Reflexionen und Denkanstöße. 1. Auflage. Weinheim Basel: Beltz Juventa. 

Funke, Kira (2010): Paulo Freire: Werk, Wirkung und Aktualität. Münster New York München 
Berlin: Waxmann. 



50 
 

Geier, Barbara (2019): Angriff auf das Erbe Paulo Freires. GEW - Die Bildungsgewerkschaft. 
Text abrufbar unter: https://www.gew.de/aktuelles/detailseite/angriff-auf-das-erbe-paulo-frei-
res (Zugriff am 31.03.2025). 

Hahn, Marco (2012): Paulo Freire: Bewusstwerdung ermöglichen. In: Niggemann, Janek 
(Hrsg.), Emanzipatorisch, sozialistisch, kritisch, links? Zum Verhältnis von (politischer) Bildung 
und Befreiung. Berlin: Dietz. 

Herriger, Norbert (2024): Empowerment in der Sozialen Arbeit: eine Einführung. 7., erweiterte 
und aktualisierte Auflage. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer. 

Hirschfeld, Uwe (2020): Dialogische Praxis der Bildung. In: Wölfel, Ulrike von/Redmann, Björn 
(Hrsg.), Bildung am Rande: warum nur gemeinsam mit Adressat_innen in der Jugendhilfe Be-
mächtigungsprozesse initiiert werden können. 1. Auflage. Weinheim Basel: Beltz Juventa. 

hooks, bell (1994): Teaching to transgress: education as the practice of freedom. New York: 
Routledge. 

Jara, Oscar H. (2010): Popular Education and Social Change in Latin America. In: Community 
Development Journal, 45 (3), 287–296. 

Kane, Liam (2013): Comparing Popular and State education in Latin America and Europe. In: 
European Journal for Research on the Education and Learning of Adults, 4 (1), 81–96. 

Kunstreich, Timm (2009): Anmerkungen zu einer dialogischen Sozialwissenschaft. In: Birg-
meier, Bernd/Mührel, Eric (Hrsg.), Die Sozialarbeitswissenschaft und ihre Theorie(n). Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 291–303. 

Kunstreich, Timm (2018): „Vorwärts – und nicht vergessen: die Politische Produktivität!“ In: 
Anhorn, Roland/Schimpf, Elke/Stehr, Johannes/Rathgeb, Kerstin/Spindler, Susanne/Keim, 
Rolf (Hrsg.), Politik der Verhältnisse - Politik des Verhaltens. Wiesbaden: Springer Fachmedien 
Wiesbaden, 71–88. 

Kunstreich, Timm (2023): Was ist heute kritische Soziale Arbeit? In: Weber, Matthias/Schlen-
ker, Stephan/Reutlinger, Christian/Baese, Jenny (Hrsg.), Dem Widerstand verpflichtet. Berlin: 
Frank & Timme GmbH, 129–157. 

Kunstreich, Tim/May, Michael (2020): Partizipation als Arbeitsprinzip - zur Praxis gemeinsamer 
Aufgabenbewältigung. In: Widersprüche, Heft 155, 49–62. 

Kunstreich, Timm/Langhanky, Michael/Lindenberg, Michael/May, Michael (2004): Dialog statt 
Diagnose. In: Heiner, Maja (Hrsg.), Diagnostik und Diagnosen in der Sozialen Arbeit: Ein Hand-
buch. Freiburg: Lambertus-Verlag, 26–39. 

Lange, Ernst (1991): Einführung. In: Pädagogik der Unterdrückten. Reinbek bei Hamburg. 

Lütjen, Jutta (2020): Anthropologische Grundannahmen im Werk von Paulo Freire. In: Wider-
sprüche, Heft 155, 21–38. 

Lutz, Ronald (2011): Das Mandat der sozialen Arbeit. Wiesbaden: VS, Verl. für Sozialwissen-
schaften. 

Lutz, Ronald (2020): Von den Menschen ausgehen. Skizzen einer befreienden und dialogi-
schen Sozialen Arbeit. In: Widersprüche, Heft 155, 63–74. 



51 
 

Lutz, Ronald (2024): Politik des Lebens. Problemformulierende Bildung als Befähigung. In: 
Baros, Wassilios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, Solvejg/Schroeder, Joachim (Hrsg.), Kritische 
Pädagogik und Bildungsforschung. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden, 219–254. 

Mayo, Peter (1999): Gramsci, Freire and Adult Education: Possibilities for Transformative Ac-
tion. London New York: Zed Books. 

Mayo, Peter (2008): Liberating Praxis: Paulo Freire’s Legacy for Radical Education and Poli-
tics. Münster: BRILL. 

McLaren, Peter/Leonard, Peter (Hrsg.) (2004): Paulo Freire: A Critical Encounter. London New 
York: Routledge, Taylor & Francis Group. 

Mette, Norbert (2024): „Fuera del pueblo no hay salvación“ (Außerhalb des Volkes gibt es kein 
Heil) Neue Herausforderungen für die Befreiungspädagogik nach Frei Betto. In: Baros, Was-
silios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, Solvejg/Schroeder, Joachim (Hrsg.), Kritische Pädagogik 
und Bildungsforschung. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden, 15–26. 

Negt, Oskar (1981): Soziologische Phantasie und exemplarisches Lernen: zur Theorie u. Pra-
xis d. Arbeiterbildung. 7. Aufl., 3. Aufl. d. ueberarb. Neuausg. 1975, 38.-40. Tsd. Frankfurt am 
Main: Europaeische Verlagsanstalt. 

Prutsch, Ursula (2014): Brasilien: Eine Kulturgeschichte. s.l: transcript Verlag. 

Schorr, Sophia/Lieb, Daniel (2024): Natur und Ethik – Umweltschutz durch Solidarität in Freires 
späten Schriften. In: Baros, Wassilios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, Solvejg/Schroeder, 
Joachim (Hrsg.), Kritische Pädagogik und Bildungsforschung. Wiesbaden: Springer Fach-
medien Wiesbaden, 167–185. 

Schroeder, Joachim (2024): ¿Hundert Jahre Einsamkeit? Das Narrativ der Befreiung und die 
Verstrickungen postkolonialer Pädagogik. In: Baros, Wassilios/Braches-Chyrek, Rita/Jobst, 
Solvejg/Schroeder, Joachim (Hrsg.), Kritische Pädagogik und Bildungsforschung. Wiesbaden: 
Springer Fachmedien Wiesbaden, 105–121. 

Schumann, Gerd (2024): Kolonialismus, Neokolonialismus, Rekolonisierung. 2., aktualisierte 
Auflage. Köln: PapyRossa Verlag. 

Shor, Ira (2004): Education Is Politics. Paulo Freires Critical Pedagogy. In: McLaren, Peter/Le-
onard, Peter (Hrsg.), Paulo Freire: A Critical Encounter. London New York: Routledge, Taylor 
& Francis Group. 

Solidarisch in Gröpelingen (2023): Gesellschaft verändern heißt Macht von Unten aufbauen.  
Der Beratungs - Organisierungs - Ansatz (BOA). Text abrufbar unter: https://solidarisch-in-gro-
epelingen.de/wp-content/uploads/2023/04/BOA_SiG.pdf. (Zugriff am: 31.03.2025) 

Staub-Bernasconi, Silvia (2018): Soziale Arbeit als Handlungswissenschaft: soziale Arbeit auf 
dem Weg zu kritischer Professionalität. 2., vollständig überarbeitete u. aktualisierte Ausgabe. 
Leverkusen: UTB. 

Vismara, Gisella (2022): „Criticisms“ of the Pedagogy of the Oppressed. In: Zenodo, Text ab-
rufbar unter: https://zenodo.org/record/5820461 (Zugriff am 31.03.2025). 

Vogliamo Tutto (Hrsg.) (2024): Revolutionäre Stadtteilarbeit: Zwischenbilanz einer strategi-
schen Neuausrichtung linker Praxis. 2., ergänzte Auflage, Juni 2024. Münster: Unrast. 



52 
 

Voigtländer, Leiv Eirik (2015): Armut und Engagement: Zur zivilgesellschaftlichen Partizipation 
von Menschen in prekären Lebenslagen. Bielefeld, Germany: transcript Verlag. 

Widersprüche e.V. (Hrsg.) (2020): Dialogisches Handeln und Forschen: mit Freire die neolibe-
ralen Verwüstungen überwinden. Münster: Westfälisches Dampfboot. 

Wils, Jean-Pierre (Hrsg.) (2019): Resonanz: im interdisziplinären Gespräch mit Hartmut Rosa. 
1. Auflage. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. 

  



53 
 

Eidesstattliche Erklärung 

Ich versichere, dass ich die vorliegende Arbeit ohne fremde Hilfe selbstständig verfasst und 

nur die angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt habe. Wörtlich oder dem Sinn nach aus 

anderen Werken entnommene Stellen sind in allen Fällen unter Angabe der Quelle kenntlich 

gemacht. 

 

 

 

 

 

 

Ort, Datum                                                                                                        Unterschrift 

  

Hamburg, 31.03.2025




